

وهوكتاب قاعدة فحية تحقيق الرسالة وإبطال قول أهل الزّيغ والضلالة

تأليف سيخ الإسلم تقي الدّين أبي العباس خمدي عبالحليم عباليلم ابن تيميّة الحرّاني المتوفى سنة ٢٢٨ه

> جَمِيق مِحَدَّحَسَ مِحَدَّحَسَلَ شِهُمَاعِيل

منشورات مرح المالية دارالكنب العلمية سررت رسياد

#### جميع الحقوق محفوظة

جميع حقوق الملكية الادبية والفنية ممقوطة لحاد الكتب المحلمية بهروت - لبغان ويعظر طبع أو تصوير أو ترجمة أو إعادة تنضيد الكتاب كاملا أو مجزأ أو تسجيله على أشرطة كاسبت أو إدخاله على الكمبيوتر أو برمجته على اسطوانات ضوئية إلا عوافقة الناشر خطيسا.

# Copyright © All rights reserved

Exclusive rights by DAR al-KOTOB al-ILMIYAH Beirut - Lebanon. No part of this publication may be translated, reproduced, distributed in any form or by any means, or stored in a data base or retrieval system, without the prior written permission of the publisher.

> الطبعية آلاؤك ١٤٢٠هـ - ٢٠٠٠م

## دار الكتب العلمية بيروت - لبنان

العنوان : رمل الظريف - شارع البحتري - بناية ملكارت هاتف و فاكس : ٣٦٤٢٩٨ . ٣٦٦١٢٥ ( ٩٦١ ١) ٠٠ صندوق البريد : ٩٤٢٤ . ١١ بيروت ـ لبنان

# DAR al-KOTOB al-ILMIYAH

Beirut - Lebanon

Address: Ramel al-Zarif, Bohtory st., Melkart bldg., 1st Floor Tel + Fax: 00 (9611) -378541 - 366135 - 364398

P.O.Box : 11 - 9424 Beirut - Lebanon



http://www.al-ilmiyah.com/

e-mail: sales@al-ilmiyah.com info@al-ilmiyah.com baydoun@al-ilmiyah.com

# بِسُـهِ اللَّهِ الرِّمْ وَالرَّهِ عِيمِ

# رقبرين د، پرکتارین

#### ترجمة المؤلف :

هو: أبو العباس ، أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام ، ولد بحران في ربيع الأول سنة ٦٦١ هـ ، وخرج منها إلى الـشام مع أبيه وعـمـره ست سنين ، سنة ٦٦٧هـ، وأبوه عبد الحليم مفتي الفرق ، الفارق بين الفرق ، كان له فضيلة حسنة ، ولديه فضائل كثيرة ، وكان له كرسي بجامع دمشق يتكلم عليه عن ظاهر قلبه ، وولي مشـيخـة دار الحديث السكـرية بالقصاعين ، وبها كـان سكنه ، إلى أن دخلت سنة مسيخـة دار الحديث السكـرية بالقصاعين ، وبها كـان سكنه ، إلى أن دخلت سنة متوفي .

ودرس بعده شيخ الإسلام ابنه سنة ٦٨٣ هـ بدار الحديث السكرية التي بالقصاعين ، وحضر عنده قاضي القضاة بهاء الدين بن الذكي الشافعي ، والشيخ تاج الدين الفزاري ، شيخ الشافعية ، والسيخ زيد الدين ابن المرحل ، وزين الدين ابن المنجا الحنبلي ، وكان درسًا هائلًا ، وقد كتبه الشيخ تاج الدين الفزاري بخطه لكثرة فوائده ، وكثرة ما استحسنه الحاضرون ، وقد أطنب الحاضرون في شكره على حداثة سنه وصغره ، فإنه كان عمره إذ ذاك عشرين سنة وسنتين ، ثم جلس شيخ الإسلام يوم الجمعة عاشر صفر بالجامع الأموي بعد صلاة الجمعة على منبر قد هيئ له لتفسير القرآن العزيز ، فابتدأ من أوله في تفسيره ، وكان يجتمع عنده الحلق الكثير ، والجم الغفير من كشرة ما كان يورد من العلوم المتنوعة المحررة ، مع الديانة والزهادة والعبادة ، سارت بذكره الركبان في سائر الأقاليم والبلدان ، واستمر على ذلك مدة وسنين متطاولة .

وفي سنة ٦٩٢ هـ حج شيخ الإسلام .

وفي سنة ٦٩٣ هـ صنف شيخ الإسلام كـتـاب « الصارم المسلول على ســاب الرسول » إثر واقعة عساف النصراني .

وفي سنة ٦٩٤ هـ أذن الشيخ شرف الدين المقدسيّ لابن تيــمية بالإفتاء ، وكان يفتخر بذلك ، ويفرح به ، ويقول : أنا أذنت لابن تيمية بالإفتاء .

وفي يوم الأربعاء من سنة ٦٩٥ هـ درس شيخ الإسلام ابن تيسمية بالمدرسة الحنبلية عوضًا عن الشيخ زين الدين بن المنجى

وفي سنة ٦٩٧هـ يوم الجمعـة سابع عشر شوال عمل شيخ الأســـلام ميعادًا في الجهاد ، وحرض فيه وبالغ في أجور المجاهدين ، وكان ميعادًا حافلًا جليلًا .

وفي سنة ١٩٨ هـ قام عليه جماعة من الفقهاء وأرادوا إحضاره إلى مجلس القاضي جلال الدين الحنفي ، فلم يحضر فنودي في البلد في العقيدة التي كان قد سأله عنها أهل حماة المسماة ( بالحموية ) ، فانتصر له الأمير سيف الدين جاعان ، وأرسل يطلب الذين قاموا عنده ، فاختفى كثير منهم ، وضرب جماعة ممن نادى على العقيدة ، فسكت الباقون ، فلما كان يوم الجمعة ، عمل الشيخ تقي الدين الميعاد بالجامع على عادته ، وفسر في قوله تعالى : ﴿وَإِنْكُ لَعَلَى خَلَقَ عَظِيم ﴾ ، ثم اجتمع بالقاضي إمام الدين يوم السبت ، واجتمع عنده جماعة من الفضلاء ، وبحثوا في الحموية ، وناقشوه في أماكن فيها ، فأجاب عنها بما أسكتهم بعد كلام كثير ، ثم ذهب الشيخ تقي الدين وقد تمهدت الأمور ، وسكنت الأحوال ، وكان القاضي إمام الدين معتقده حسنًا ومقصده صالحًا .

وفي سنة ٧٠٥ هـ ذهب شيخ الإسلام إلى القاهرة فلما كان يوم الجمعة بعد الصلاة ، عقد للشيخ مجلس بالقلعة اجتمع فيه القضاة وأكابر الدولة وأراد أن يتكلم على عادته فلم يتمكن من البحث والكلام ، وانتدب له الشمس ابن عدنان خصمًا احتسابًا ، وادعى عليه عند ابن مخلوق المالكيّ أنه يقول : إن الله فوق العرش حقيقة ، وأن الله يتكلم بحرف وصوت ، فسأله القاضي جوابه ، فأخذ الشيخ في حمد الله ، والثناء عليه ، فقيل له : أجب ما جئنا بك لتخطب ، فقال : ومن الحاكم في ؟ فقيل : له القاضي المالكيّ ، فقال له الشيخ : كيف تحكم في وأنت

خصمي ، فغضب غضبًا شـديدًا وانزعج ، وأقيم مرسمًا عليه ، وحبس في برج أيامًا ثم نقل منه ليلة العيد إلى الحبس المعروف بالجب .

وفي سنة ٧٠٨ هـ أحرج شيخ الإسلام من السجن والناس قد عكفوا عليه زيارة ، وتعلمًا ، واستفتاءً ، وغير ذلك .

وفي سنة ٧٢٠ هـ يوم الخميس ، ثاني عشرين رجب عقد مجلس بدار السعادة للشيخ تقي الدين ابن تيمية بحضرة نائب السلطان ، وحضر فيه القضاة والمفتيون من المذاهب ، وحضر الشيخ ، وعاتبوه على العود إلى الإفتاء بمسألة الطلاق ، ثم حبس في القلعة ، فبقي فيها خمسة أشهر وثمانية عشر يومًا ، ثم ورد مرسوم من السلطان بإخراجه يوم الإثنين ، يوم عاشوراء من سنة ٧٢١ هـ .

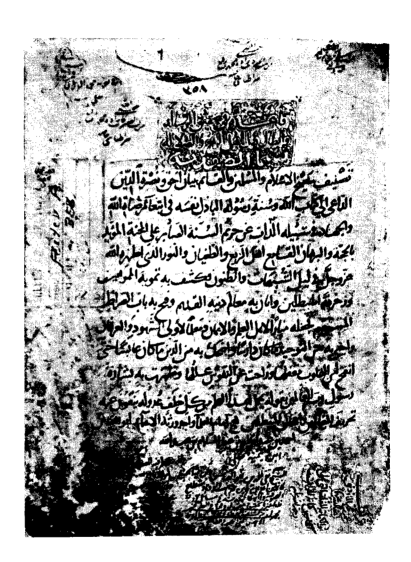
وفي سنة ٧٢٦ هـ في يوم الإثنين عند العصر سادس عشر شعبان اعتقل الشيخ الإمام العالم العلامة تقي الدين ابن تيمية بقلعة دمشق، بسبب فتيا وجدت بخطه في السفر، وإعمال المطي إلى زيارة قبور الأنبياء – عليهم الصلاة والسلام – وقبور الصالحين ، وظل مسجونًا حتى توفي ليلة الإثنين ، العشرين من ذي القعدة سنة ٨٧٢هـ .

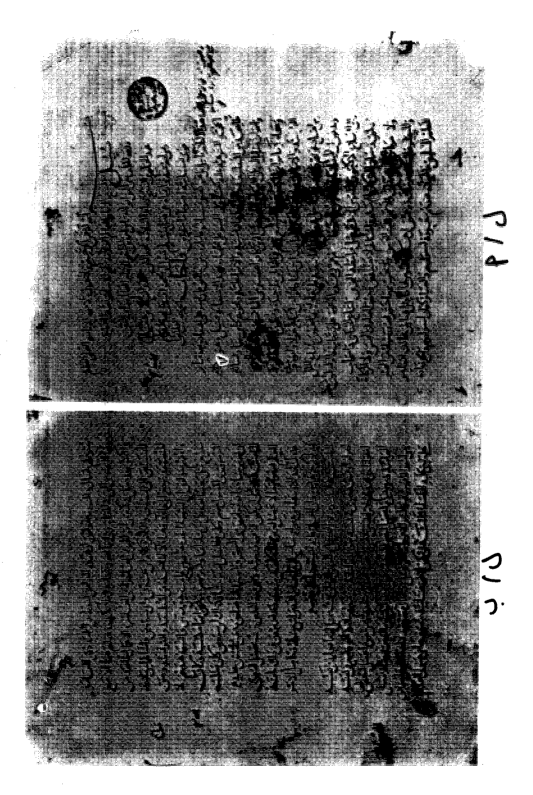
## وصف المخطوط

لقد اعتمدنا في تحقيق هذا الكتاب على نسخة مكتبة سليم أغا ، برقم (٣٥٨)، الكائنة في كسمبردج - انكسلترا - قسم برتف بساشا ، وعدد صفحاتها (٢١٢/ق) ، مقاس ٢٦×٢٦ .

تنبيه : العناوين الجانبية كلها مضافة وليست هي من وضع المصنف ، وإنما وضعناها لتيسير الفهم والاطلاع على القارئ الكريم .

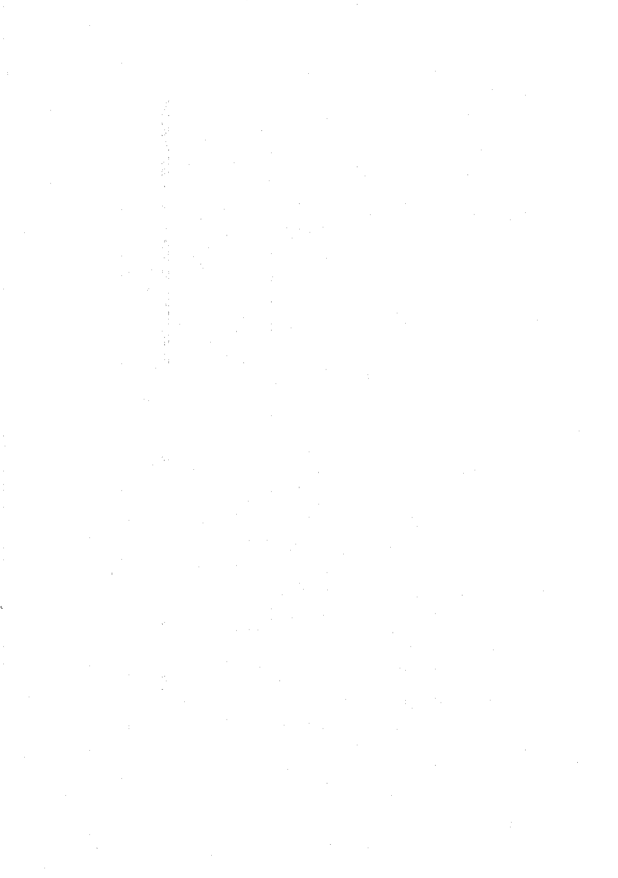






الورقة الأولى من المخطوط

الورقة الأخيرة من المخطوط



# بسم الله الرحمن الرحيم ولا حول ولا قوة إلا بالله العليّ العظيم

#### نص السؤال :

سئل الشيخ الإمام العالم العلامة ، شيخ الإسلام ، بقية العصر ، قدوة الخلف ، تقي الدين، أبو العباس أحمد بن الشيخ الإمام العالم، شهاب الدين، عبد الحليم بن الشيخ الإمام العلامة ، مجد الدين ، عبد السلام ، ابن تيمية -رضي الله عنه وأرضاه-، عن رجل مسلم يقول : إن معجزات الأنبياء - صلى الله عليهم وسلم - قوى نفسانية ، أفتونا مأجورين .

#### الجواب:

الحمد لله رب العالمين: هذا الكلام - وهو قول القائل: إنّ معـجزات الأنبياء - صلى الله عليهم وسلم - قوى نفسانية - باطل ، بل هو كفر يستتاب قائله ، ويبين له الحق ، فإن أصر على اعتـقاده بعد قيام الحجة الشرعـية عليه كَفَرَ ، وإذا أصر على إظهاره بعد الاستتابة قُتِل .

وهو من كلام طائفة من المتفلسفة ، والقرامطة (۱) الباطنية ، والإسماعيلية (۲) ونحوهم ، كابن سينا وأمثاله ، وأصحاب رسائل إخوان الصفا (۱) والعبيديين (۱) الذين كانوا بمصر من الحاكمية (۱) وأشباههم . وهؤلاء كانوا يتظاهرون بالتشيع ، وهم في الباطن ملاحدة ، ويسمون القرامطة والباطنية وغير ذلك .

<sup>(</sup>١) هم فرقة من الباطنية يتتسبون إلى حمدان بن الاشعث ، الذي كان يلقب ﴿ بقرمط ﴾ .

<sup>(</sup>٢) هم فرقة من غلاة الشيعة يقولون بإمامة إسماعيل بن جعفر .

<sup>(</sup>٣) هم جماعة من الإسماعيلية الباطنية .

<sup>(</sup>٤) هم فرقة من الإسماعيلية ينتسبون إلى عبيد الله المهدي .

<sup>(</sup>٥) هم طائفة من العبيديين ، القائلون بالوهية الحاكم بأمر الله الخليفة ، ويعرفون بالدروز.

وأهل بيت ابن سينا كانوا من أتباع هؤلاء ، وأبوه وجده من أهل دعــوتهم ، وبسبب ذلك دخل في مـذاهب الفـلاسـفـة ، فإن هـؤلاء يتظاهرون باتبـاع الملل ، ويدُّعون أن للملة باطنًا يناقض ظاهرها .

ثمّ هم في هذه الدعــوة على درجات ، فالــواصلون منهم إلى البلاغ الأكــبر(١) والناموس الأعظم ، مثل قرامطة البحرين أتباع الجَنَّابي(٢) ، وأصحاب الألموت(٣) ، وسنًان الذي كان بالشام(<sup>٤)</sup> وأمثىالهم ، لا يعتقدون وجـوب الصلوات الخمس ، ولا الزكاة ، ولا صيام شهر رمضان ، ولا حج البيت العتيق ، ولا تحريم منا حرّم الله ورسوله من الخمر والميسر والزنا وغير ذلك . ويزعمون أنَّ هذه النصوص لها تأويل وباطن يخالف الظاهر المعلوم للمسلمين ، فالصلاة عندهم معرفة أسرارهم ، والصيام كتميان أسرارهم ، والحج زيارة شيوخهم وأمثيال ذلك ، وقد يقولون : إن هذه الفرائض تسقط عن الخاصّة دون العامة ، وأما النصوص التي في المعاد وفي أسماء الله وصفاته وملائكته فدعواهم فيها أوسع وأكثر .

وقد دخل في كثير من أقوالهم في العلوم ، أو في العلوم والأعسمال ، طائفة من المنتسبين إلى التصوف والكلام ، وكلام ابن عربي (٥) وابن سبعين (١) وأمثالهما من ملاحدة المتصوفة يرجع إلى قول هؤلاء .

<sup>(</sup>١) هو اصطلاح إسماعيلي باطني ، يعنون به الوصول بمن يدعونه إلى المرحلة الأخيرة التي ينسلخ فيها عن الإسلام تمامًا ، وقد جعلوا لذلك سبع مراتب ، وأحيانًا تسع مراتب .

<sup>(</sup>۲) هو : أبو سعيد الحسن بن بهرام الجنابي ، رأس القرامطة وداعيتهم .

<sup>(</sup>٣) قلعة الألموت ، أو حـصن الألموت هو في جبـال الديلم في منطقة طالقــان جنوب بحر قزوين بــناها أحد ملوك الديلم ، استولى عليــها الحسن بن عليّ بن محمد بن جعــفر بن صباح الحميــريّ سنة ٤٨٢ هـ. ، وكانت مركزًا لدعوته ولائمة الإسماعيلية حتى سنة ١٥٤ هـ ، حين هدمها هولاكو ، انظر : الملل والنحل (١/ ١٧٥) .

<sup>(</sup>٤) هو أبو الحسن سنان بن سلمان بن محمد بن راشد البصريّ ، مقدم الإسماعيلية وصاحب الدعوة بقلاع الشام، توفي سنة ٥٨٨هـ ، انظر : شذرات اللهب (٤/ ٢٩٤ - ٢٩٥) .

<sup>(</sup>٥) هو : أبو بكر مـحيي الديـن بن عليّ بن محـمد الحـاتمي الطائي الأندلسي ، المعــروف بابن عــربي، توفي سنة

<sup>(</sup>٦) هو : أبو محمد عبد الحق بن إبراهيم بن محمد بن نصر ، المعروف بابن سبعين ، ولمد سنة ٦١٣ هـ ، وتوفي سنة ٦٦٩هـ .

#### خصائص النبوة الثلاث عند المتغلسغة :

وهؤلاء الملاحدة من المتفلسفة والقرامطة ومن وافقهم يقولون : إنّ النبوة لها ثلاث خصائص ، من قامت به فهو نبيّ – والنبوة عندهم لا تنقطع ، بل يبعث الله بعد كل نبيّ نبيًّا دائمًا ، وكثير منهم يقول : إنها مكتسبة ، وكان السهروردي المقتول منهم يطلب أن يصير نبيًّا ، وكذلك ابن سبعين ، كان يطلب أن يصير نبيًّا ، وكانوا يعلمون من السحر والسيماء (٢) ما يُضلُّون به من يُلبِّسون عليه – :

الخاصة الأولى: أن تكون له قوة قدسية ، وهي قوة الحَدس ، بحيث يحصل له من العلم بسهولة ما لا يحصل لغيره إلا بكلفة شديدة . وقد يعبرون عن ذلك بأنه يدرك الحد الأوسط من غير احتياج إلى ما يحتاج إليه من ليس مثله ، وحاصل الأمر أنه أذكى من غيره ، وأن العلم عليه أيسر منه على غيره .

الخاصة الثانية: قوة التخييل والحس الباطن ، بحيث يتمثل له ما يعلمه في نفسه فيراه ويسمعه ، فيرى في نفسه صوراً نورانية هي عندهم مالاتكة الله ، ويسمع في نفسه أصواتاً هي عندهم كلام الله ، من جنس ما يحصل للنائم في منامه ، ومن جنس ما يحصل للبعض المرورين (٢) ، بخس ما يحصل لبعض المرورين الذين يُصرعون ، ويقولون : إن ما أخبرت به الرسل من أمور الربوبية واليوم الآخر إنما هو تخييل ، وأمثال مضروبة ، لا أنه إخبار عن الحقائق على ما هي عليه .

الخاصة الثالثة: أن تكون له قوة نفسانية يتصرف بها في هيولي العالم ، كما أن العائن له قوة نفسانية يؤثر بها في المعين . ويزعمون أن خوارق العادات التي للأنبياء والأولياء هي من هذا النمط .

وأصل أمر هؤلاء أنهم لا يثبتون لصانع العالم مشيئةً واختيارًا وقدرةً بها يقدر على تغيير العالم وتحويله من حال إلى حال ، بل وأثمتهم لا يثبتون علمه بتفاصيل

<sup>(</sup>١) هو شهــاب الدين أبو الفتح ، يحيى بن الحــــن بن أميرك الســهرورديّ ، ولد بسهــرورد سنة ٥٤٩ هـ ، وقتل بحلب سنة ٥٧٨ هـ .

<sup>(</sup>٢) هو : علم أسرار الحروف ، انظر مقدمة ابن خلدون (٤/ ١٣٧١ – ١٣٠٦) .

<sup>(</sup>٣) المصرور : هو الذي غلبت عليه المرة ، والمرة : بالكسر ، خسراج من أمزجــة البدن . انظر القــاموس المحــيط للفيروز أبادي (٢/ ١٣٢/) ، مادة / مر .

أحوال العالم ، بل منهم من يقول : لا يعلم شيئًا ، ومنهم من يقول : لا يعلم إلا نفسه ، ومنهم من يقول : لا يعلم إلا نفسه ، ومنهم من يقول : يعلم الجزئيات على وجه كلّي ، وهذا الختيار ابن سينا ، وهو أجود أقوالهم مع تناقض هذا القول وفساده .

فإن كل موجود في الخارج هو موجود معين جزئي ، والكليات إنما تكون كليات في الأذهان لا في الأعيان، ونفس الصانع موجود واجب معين ، ليس هو كليًا . وكذلك أيضًا الصادر عنه كالأفلاك وكالعقول والنفوس التي يثبتونها ، فإن كان لا يعلم إلا كليًا لم يعلم نفسه ، ولا الصادر عنه ، ولا الأفلاك ، وأيضًا فلا يوجد إلا ما هو جزئي ، فإن كان لا يعلم إلا الكليّات لم يعلم شيئًا من الموجودات .

وهم يقولون : إنه علة تامـة مستلزمـة للعالم ، والعالم مـتولّد عنه تولدًا لازمًا بحيث لا يمكن أن ينفك عنه ؛ لأن العلة التامة مستلزمة لمعلولها .

وقولهم : إن النفوس والعقول معلولة له ومتولدة عنه ، أعظم كفرًا من قول من قال من مشركي العرب : إن الملائكة بنات الله ، قال الله تعالى : ﴿وَجَعَلُوا لِلّهِ شُرَكَاءَ الْجِنَّ وَخَلَقَهُمْ وَخَرَقُوا لَهُ بَنِينَ وَبَنَاتٍ بِغَيْرِ عِلْمٍ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ [الأنعام: ١٠٠] .

وهؤلاء المتفلسفة يقولون: العقل بمنزلة الذكر، والنفس بمنزلة الأنثى ، وكلاهما متولّد عن الله تعالى .

وأولئك كسانوا يقولون: إنه خلق الملائكة بمسيئته وقدرته، وأنه هو ربُّ السموات والأرض. وأما هؤلاء فيتقولون: إن العقول - التي يسميها من يتظاهر بالإسلام منهم مسلائكة - يقولون: إنها معلولة متولدة عن الله لم يخلقها بمشيئته وقدرته، ويقولون: إنها هي ربُّ العالم.

فالعقل الأول أبدع كل ما سوى الله عندهم ، والثاني أبدع ما سوى الله وسوى العقل العقل المتعلق بفلك القمر ، وسوى العقل العقل المعلق بفلك القمر ، في في في أبدع ما تحت الفلك ، فهو عندهم المبدع لما تحت السماء من هواء وسحاب وجبال وحيوان ونبات ومعدن ، ومنه يفيض الوحي والعلم على الأنبياء وغيرهم ، والخطاب الذي سمعه موسى إنما كان عندهم في نفسه لا في الخارج ،

وهو فيض فاض عليه من هذا العقل الفعال ، ومنهم من يقول : جبريل .

فلما كان أصل قـولهم: إن صانع العالم لا يمكنه تغييـر العالم ولا له قدرة ولا اختـيار في تصريفه مـن حال إلى حال جعلوا يريدون أن يـنسبوا جمـيع الحوادث إلى أمور طبيعية ليطرد قولهم ويسلم عن التناقض ، وهو قول فاسد متناقض في نفسه .

وذلك أنّا نشاهد الحوادث التي تحدث : مـــثل حركات الكواكب وطلوع الشمس والقمر ، ومثل المطر والسحاب وهبوب الرياح ، وحدوث الحيوان والنبات والمعادن ، وغير ذلك من الحوادث .

فإذا كان أصل قولهم: إن الصانع هو موجب بالذّات ، وهو علّة تامة أدليّة مستلزمة لمعلولها ، لم يتأخر عنها شيء من معلولها ، فإن العلّة التامة هي التي تستلزم معلولها ، والموجب بالذّات هو الذي تكون ذاته مستلزمة لموجبه ومقتضاه ، فلا يجور أن يتأخر عنه شيء من موجبه ومعلوله ، ولهذا قالوا بقدم العالم ، وهذا أعظم حججهم على قدم العالم .

قالوا: لأن الحادث بعد أن لم يكن لا بد له من سبب حادث وإلا لزم ترجيح أحد طرفي الممكن بلا مرحج، ثم القول في ذلك السبب الحادث كالقول في ما قبله، فيلزم التسلسل الممتنع باتفاق العقلاء، بل يلزم الدور الممتنع، بخلاف التسلسل المتنازع فيه، فإن وجود الحوادث دائمًا بلا ابتداء ولا انتهاء، للناس من المسلمين وغيرهم فيه ثلاثة أقوال:

قيل: يجوز مطلقًا، وهذا قـول أئمة السنة والحديث وأساطين الفـلاسفة، لكن المسلمون وسائر أهل الملل وجمهور العـقلاء من جميع الطوائف يقـولون: إن كل ما سـوى الله مـخلوق حادث بعد أن لـم يكن، وإن قال منهم من قـال بدوام الحوادث شيئًا بعد شيء.

وقيل: لا يجوز لا في الماضي ولا في المستقبل ، وهو قول الجهم بن صفوان (١) ، وأبي الهذيل العلاّف (٢) .

<sup>(</sup>١) هو : أبو محرز جهم بن صفوان السمرقنديُّ ، رأس الجهمية ، قتل سنة ١٢٨ هـ .

<sup>(</sup>٢) هو محمد بن الهذيل بن عبد الله بن مكحول العبديّ المشهور بالعلاف ، أحد أثمة المعتزلة ، ولد بالبصرة سنة ١٣٥ هـ . ١٣٥ هـ . وتوفي سنة ٢٢٦ أو ٢٢٧ ، أو ٢٣٥ هـ .

وقـيل: يجوز في المستقـبل دون الماضي، وهو قـول أكثـر أتباع جـهم وأبي الهذيل من الجهمية، والمعتزلة والأشعرية والكرامية ومن وافقهم.

وأما تسلسل العلل أو الفاعلين ، أو ما هو من تمام الفاعل أو العلة الفاعلة ، فممتنع باتفاق العقلاء، مثل أن يُقال : لفاعل العالم فاعل ، ولذلك الفاعل فاعل ، وهلم جرًا ، فهذا التسلسل قد اتفق العقالاء على امتناعه ، وقد بسطنا الدلائل العقلية على امتناعه في غير هذا المرضع .

وكذلك إذا قيل: الحادث لابد له من سبب حادث ، وذلك السبب لا بد له من سبب حادث ، فإن هذا إذا أريد به الحادث المعين لزم التسلسل في تمام الفاعلية ، وإن أريد به نوع الحوادث لزم الدور الممتنع .

#### الدور نوعان : الدور القبلي السبقي:

والدور نوعان : أحدهما : الدور القبلي السبقي ، فهذا ممتنع باتفاق العقلاء ، مثل أن يُقال : لا يكون هذا إلا بعد ذاك ، ولا يكون ذاك إلا بعد هذا ، فهذا ممتنع باتفاق العقلاء ، ونفس تصوره يكفي في العلم بامتناعه ، فإن الشيء لا يكون قبل كونه ، ولا يتأخر كونه عن كونه .

فلو قيل : إن الشيء لا يوجد إلا بعد أن يوجد ، لكان هذا ممتنعًا ، فكيف إذا قيل : إنه لا يكون إلا بعد هذا ؟ ، فإنه يلزم أن يكون قبل قبل نفسه وبعد بعد نفسه ، فلزم الدور الممتنع أربع مرات .

فإنه إذا قيل: لا يكون هذا إلا بعد ذاك ، وكان ذاك قبل هذا ، وإذا قيل: لا يكون ذاك إلا بعد هذا ، كسان هذا بعد ذاك لا قبله ؛ فسيلزم أن لا يكون هذا إلا قبل ذاك الذي هو قسبل هذا ، السذي هو قسبل ذاك ، فيكون ذاك إلا قسبل هذا ، السذي هو قسبل ذاك ، فيكون ذاك قبل ذاك عرتبتين .

فلهذا اتفق العقلاء على امتناع هذا .

## الدور المعيّ الاقترانيّ :

وأما الدور المعيّ الاقسترانيّ ، مثل أن يُقسال : لا يكون هذا إلا مع ذاك لا قبله

ولا بعده ، فهذا جائز. كما إذا قيل : لا تكون الأبوة إلا مع البنوة ، وقيل : إن صفات الرب اللازمة له لا تكون إلا مع ذاته، وعلمه مع حياته، وقدرته مع علمه ، ونحو ذلك .

فإذا قيل : إن جنس الحوادث لا يحدث إلا بسبب حادث ، كان المعني أنه لا يكون شيء من الحوادث حتى يكون حادث ، فلا يكون حادث من الحوادث البتة حتى يسبقه حادث ، والسابق من الحوادث الستي جُعلت متأخرة عن هذا الحادث ، وجُعلت الحوادث كلها بعده ، فيلزم أن يكون الشيء قبل نفسه .

واما إذا قيل: لا يكون الحادث المعيَّن حتى يكون حادثٌ ، ثم ذلك الحادث لا يكون حتى يكون حادث ، فهذا على وجهين:

إن قيل: لا يكون الحادث حتى يكون قبله حادث ، فهذا التسلسل في الآثار ، وفيه الاتوال الثلاثة للمسلمين . وليس الخلاف في ذلك بين أهل الملل وغيرهم ، كما يظنه كثير من الناس، بل نفس أهل الملل ، بل أثمة أهل الملل: أهل السنة والحديث، يجوّزون هذا النزاع في كلمات الله وأفعاله ، فيقولون : إن الربَّ لم يزل متكلمًا إذا شاء ، وكلمات الله دائمة قديمة النوع عندهم لم تزل ولا تزال أذلاً وأبداً .

وقد بُسط هذا وما يناسبه في مـوضع آخر ، وذكر بعض ما في ذلك من أقوال أئمة السنة والحديث .

وأما ما يذكره كثير من أهل الكلام عن أهل الملل -المسلمين واليهود والنصارىان الله لم يزل معطّلا لا يتكلم ولا يفعل شيئًا ، ثم حدث ما حدث من كلام
ومفعولات بغير سبب حادث ، فهذا قول لم ينطق به شيء من كتب الله - لا القرآن
ولا التوراة ولا الإنجيل ولا الزبور - ، ولا نقل هذا عن أحد من أنبياء الله ، ولا
قاله أحدٌ من الصحابة - أصحاب نبينا على - ولا التابعين لهم بإحسان ، ولكن الذي
نطقت به الكتب والرسل أن الله خالق كل شيء ، فما سوى الله من الأفلاك
والملائكة وغير ذلك مخلوق ومحدث ، كائن بعد أن لم يكن ، مسبوق بعدم نفسه ،
وليس مع الله شيء قديم بقدمه في العالم ، لا أفلاك ولا ملائكة - سواء سميت
عقولا ونفوساً أو لم تسم .

والحديث الذي في صحيح البخاري عن عمران بن حصين عن النبي والله الأمر ، قدم عليه وفد اليمن قالوا: جثناك لتنفقه في الدين ونسالك عن أول هذا الأمر ، فقال: «كان الله ولم يكن شيء قبله ، وكان عرشه على الماء ، وكتب في الذكر كل شيء ، وخلق السموات والأرض » (۱) ، وقد ذكرنا الفاظه وطرقه ، وذكرنا الحديث الآخر الذي رواه مسلم في صحيحه عن عبد الله بن عمرو عن النبي ولا أنه قال : «قدر الله مقادير الخلائق قبل أن يخلق السموات والأرض بخمسين الف سنة ، وكان عرشه على الماء » (۱) . والحديث الآخر الذي رواه مسلم أيضًا في صحيحه عن أبي عرشه على الماء » (۱) . والحديث الآخر الذي رواه مسلم أيضًا في صحيحه عن أبي هريرة ، عن النبي وانت الظاهر فليس فوقك شيء، وأنت الباطن فليس دونك شيء ، وأنت الطاهر فليس فوقك شيء، وأنت الباطن فليس دونك شيء ، وأنت الدين وأغنني من الفقر »(۱) .

وذكرنا أن حديث عمران ، رواه البخاريّ في ثلاثة مواضع بثلاثة الفاظ : «كان الله ولم يكن شيء معه »(٥) . ورواه في موضع : « ولم يكن شيء معه »(٥) . ورواه في موضع آخر : « ولم يكن شيء غيره »(١) . وإن المجلس كان واحدًا لا يقل النبيّ الإ واحدًا من الثلاث ، وقد ثبت أنه قال: « ليس قبلك شيء » ، واللفظان الآخران رويا بالمعنى ، وبيّنا على كل تقدير أن مسراد النبيّ ﷺ جواب أهل اليمن عمّا سألوه من ابتداء خلق هذا العالم الذي خُلق في ستة أيام ، وكان عرش الله على الماء قبل ذلك ، وقدّر الله مقادير هذا العالم قبل أن يخلقه بخمسين الف سنة .

والمقصود هنا أنه إذا قيل: لا يكون حادث حتى يكون حادث ، فهذا على وجهين :

<sup>(</sup>۱) أخسرجه البخساريّ في بدء الخلق (٦/ ٣٣٠ - ٣٣١) ح(٣١٩١) ، والتسرمذيّ في التنفسيسر (٥/ ٢٥٠ - ٢٥١) حر(٥١ - ٢٥١) . والإمام أحمد في مسئله (٢/ ٦٥٨) ح(١٠٥١) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في القدر (٤/٤٤) ح(١٦/٣١٥) .

<sup>(</sup>٣) أخرجـه مسلم في الذكـر والدعاء (٤/ ٢٠٨٤) ح(٢١/ ٢٧١٣) ، وأبو داود في الأدب (٤/ ٣١٤) ح(٥٠٥١) ، والمنسديّ في الدعـاء (٢/ ١٢٥٩ – ١٢٦٠) ح(٣٨٣١) ، وابـن ماجـه في الدعـاء (٢/ ١٢٥٩ – ١٢٦٠) ح(٣٨٣١) ، والمرمـذيّ في مسئده (٢/ ٥٠٥) ح(٨٩٨٢) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في التوحيد (١٣/ ١٤٤ - ٤١٥) ح(٧٤١٨) .

 <sup>(</sup>٥) هذه ليست رواية البخاري ، فقد قال الحافظ ابن حجر : وفي رواية غير البخاري : ٩ ولم يكن شيء معه » ،
 انظر فتح الباري (٦/ ٣٣٣) .

 <sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري في بده الحلق (٦/ ٣٣٠ - ٣٣١) ح(٢١٩١) .

أحدهما: أنه لا يكون حادث حتى يكون قبله حادث، فهذا فيه نزاع مشهور.

والثاني: أن يُقال: إنه لا يكون حادث حتى يكون معه حادث لامتناع حدوث الحادث بلا سبب حادث ؛ لأن الفاعل لا يفعل بعد أن لم يكن فاعلاً إلا لحدوث سبب حادث ، فهذا يوجب أن القديم لا يصدر عنه حادث البتة ؛ لأنه متى حدث حادث بلا سبب حادث انتقضت القضية الكلية ، فيلزم أن لا يفعل البتة شيئًا ، وإن فعل لزم ترجيح أحد المتماثلين بلا مرجّع .

وهذه الحجة أعيت كثيرًا من أهل الكلام والنظر ، حتى قال كثير منهم : القادر يرجّع أحد طرفي مقدوره بلا مرجّع . وكذلك قال الآخرون : نفس الإرادة القديمة هي المرجّعة لأحد المثلين على الآخر .

ونحن ننبه على ما به يُعلم فساد قولهم، والجواب عن حجتهم، وقد بسطنا الكلام على ذلك في مواضعه، فيقال: إذا كان الصانع قديمًا موجبًا بالذات. وعلته تامة أزلية لزم ألا يتأخر عنه شيء من موجبه ومعلوله كما ذكروا ؛ لأن المتأخر إن كان قد وجدت علته التامة في الأزل لزم أن يكون أزليًا لا يتأخر، وإن لم يوجد فقد وجدت علته التامة بعد أن لم تكن، سواء كان الحادث شرطًا من شروط تمام العلة أو غير ذلك. ثم القول في علّة تلك العلة كالقول في العلة التي هي معلول هذه، فيلزم ألا يكون لشيء من الحوادث علة تامة في الأزل، وهذا لازم لقولهم لا محيد عنه.

فإن العلة التامة تستلزم معلولها ، فالحادث لا تكون علته تامة في الأزل ، فيلزم على ذلك ألا يكون شيء من الحوادث حادثًا عن العلة التامة الستي هي واجب الوجود، وحينئذ فإما أن تكون الحوادث حادثة بنفسها وهذا معلوم الفساد بالضرورة وهم يسلمون فساده ، وأما أن تكون حادثة عن فاعل آخر غير الواجب الموجود بنفسه فله فاعل ، ثم ذلك الفاعل إن لم يكن واجب الوجود بنفسه فله فاعل، والقول في حدوث الحوادث عنه كالقول في الأول . وإن كان واجب الوجود بنفسه كان القول فيه كالقول في ذلك الواجب : إن كان علة تامة لزم ألا يحدث عنه حادث ، وإن لم يكن علة تامة بطل قولهم بالموجب بالذات ، فتبين فساد قولهم على كل تقدير .

وغاية ما يقولون أنهم يقولون : إن كل حادث مشروط بحادث قبله ، والحوادث

٢٠ ----- قاعدة في تحقيق الرسالة وإبطال قول أهل الزيغ والضلالة المسمى « بالصفدية »
 مُعِداًت وشروط للفيض عن الواجب بذاته ، ويقولون : إن حركة الفلك هي سبب الحوادث والتغييرات .

فيقال لهم: هب أن الأمر كذلك ، فالحوادث المتعاقبة سواء كانت حركة متصلة أو غير ذلك ، إذا كانت لم تصدر إلا عن علّة تامة لزم أن تكون مقارنة للعلّة التامة ، فإن العلّة التامة يجب أن يقارنها معلولها ، والموجبُ بذاته يقارنه موجبه ، حينئذ فلا يتأخر عنها معلولها، فالمتأخر لا يكون معلولها ، فلا يكون شيء من الحوادث معلولاً لها .

وإذا قالوا: حدوث الأول أعدها لإحداث الثاني .

قيل لهم: القول في حدوث الحادث الأول كالقول في حدوث الحادث الثاني ، فالحادث الأول الذي هو شرط الثاني لا يجوز أن يكون صادرًا عن علمة تامة أزلية ، بل لا تكون العلة التامة له إلا حادثة ، سواء كان الحادث كلها أو بعض أجزائها وشروطها ، وهذا ممّا يعترفون به ، مع أنه حق بيّن ، فحيت لا يكون لشيء من الحوادث علة تامة أزلية ، فإذا كان المبدأ الأول – الذي هو صانع العالم – علة تامة أزلية ، وليس لشيء من الحوادث علة تامة أزلية ، لم يكن شيء من الحوادث صدر عنه ، فلا يكون لشيء من الحوادث فاعل ولا محدث ، وهذا غاية الجهل والتعطيل والسفسطة ، وهم يعترفون بفساده .

فإذا قالوا: هذا الحادث المعيّن اليوميّ إنما تمت شروط اقستضائه وإحداثه التي بها صارت علته تامة في هذا الوقت للعين ، فإن العلّة إذا تمت لم يتأخر عنها معلولها .

قيل لهم: فيلزم أن يكون تمام العلة التامة لما يحدث في اليوم المعين إنما حدث ذلك اليوم ، ثمّ تمام العلة أيضًا حادث في اليوم المعين ، فيلزم أن تكون علته – أو تمام علته – حادثًا في اليوم المعين ، وهلم جرًّا ، فيلزم أن يكون كل حادث إنما صارت علته تامة عند حدوثه .

### لزوم بطلان قولهم من وجوه :

فيلزم من ذلك بطلان قولهم من وجوه :

أحدها: أنه إذا لم يكن لشيء من الحوادث علة تامة أزلية ، بل إنما صارت له

علة تامة عند حدوثه ، بطل قولهم ، فإنه إذا لم يكن لشيء من الحوادث علة تامة أزلية لم يكن شيء من الحوادث صادراً عن الموجب بالذات الذي هو علة تامة أزلية . فعُلم أن المحدث للحوادث ليس علة تامة لمعلوله في الأزل ، وهو المطلوب .

وهذا الموضع إذا تدبره من يفهمه ويفهم مـذهبهم علم أنه يبـين فساد قـولهم بالضرورة ، وكلما غُيرت العبارات الدالة عليه زاد بيانًا وقوة .

فدعواهم أن المبدع الموجب بالذات علة تامة أزلية مع كون الحوادث المتعاقبة صدرت عنه جمع بين النقيضين ؛ إذ العلة التامة يقارنها معلولها ولا يتأخر عنها ، وسواء قيل : إن الفلك صدر عنه بلا واسطة كما تقوله طائفة منهم ، أو قيل : صدر عنه بواسطة العقل الأول ، كما يقوله طائفة أخرى - فهم يقولون : إن المحرك للفلك هو النفس بما يتجدد لها من التصورات والإرادات الشوقية - فيقال : هذه الأمور الحادثة سواء كانت هي الحركات أو الإرادات أو التصورات لا بد لها من أمر محدث لها ، والعلة النامة الأزلية المستلزمة لمعلولها في الأزل التي توجبه بذاتها يقارنها معلولها النبي هو موجبها ومقتضاها في الأزل ، فلا يكون شيء من هذه الحركات والإرادات والتصورات معلولاً لها لأنها حادثة ، ولا تكون موجبة له ولا فاعلة ولا محدثة ؛ لامتناع صدور الحوادث عن علة تامة أزلية .

وهذا مما يتبيّن به بطلان قولهم في قدم العالم ، ويتبيّن أن كل ما سوى الله تعالى حادث بعد أن لم يكن ، فإن القديم المعلول لا يصدر إلا عن موجب بذاته أزلي الإيجاب ، وهو العلة التامة الأزلية التي تستلزم معلولها في الأزل ، فلو كان في العالم ما هو قديم لزم ثبوت العلة التامة الأزلية ، لكن ثبوت هذه ممتنع ؛ لأنه حينئذ يلزم ألا يكون للحوادث فاعل - لا بوسط ولا بغير وسط - لأن الحوادث لا تحدث عن علة تامة لها أزلية ، فكل ما سوى الله لا بد أن يقارن شيئًا من الحوادث أو تحدث فيه الحوادث ، وكل ما قارن شيئًا من الحوادث أو حدثت فيه الحوادث يمتنع أن يصدر عن عن علة تامة أزلية ، إذ يمتنع صدوره دون الحوادث عن الفاعل ؛ لأنه لا بد للحوادث من الفاعل ، فإثبات العلة من الفاعل ، فإثبات قدم شيء من العالم يستلزم إثبات علة قديمة له ، وإثبات العلة القديمة توجب كون الحوادث لا فاعل لها ، سواء قيل : إن تلك العلة القديمة صدر عنها ما حدثت فيه الحوادث ، فإنه على التقديرين

يلزم كون الحوادث لا فاعل لها لامتناع صدور الحوادث عن العلة التامة الأزلية .

وإذا كان قدم شيء من العالم يستلزم إثبات العلة التامة القديمة ، وإثبات ذلك يستلزم كون الحوادث لا فاعل لها ، وهذا اللازم باطل بالضرورة ، فالملزوم أيضًا باطل، والملزوم قدم شيء من العالم ، فإذا كان الملزوم باطلاً فنقيضه حق ، وهو أنه ليس من العالم شيء قديم .

الوجه الثاني: أن قولهم هذا يستلزم وجود علل ومعلولات لا تتناهى ، وهم يسلمون فساد ذلك ، وفساده معلوم بالأدلة اليقينية ، كما قد بسطناه في غير هذا الموضع ، ونبهنا على أن المعلولات كلها عكنة ، ليس فيها ما يقتضي وجودها ، وتقدير أمور متناهية معدومة وتقدير أمور غير متناهية ليس فيها ما يقتضي وجودها بمنزلة تقدير أمور معدومة أو ممتنعة ، فإذا قُدر علل لا تتناهى وهي معلولات كان ذلك بمنزلة تقدير أمور معدومة لا تتناهى . فلا يكون فيها ما هو موجود ، والمعدوم يمتنع أن يكون مبدعًا أو فاعلاً للموجود ، ولا حاجة إلى الإطناب في هذا ؛ فإنه متفق عليه بين العقلاء ، لكن بعض المتأخرين أورد على هذا شبهات قد بينا فسادها في غير هذا الموضع - كما أورد بعض المتأخرين أورد على هذا شبهات قد بينا فسادها في غير هذا الموضع - كما أورد ولك الأمدي (۱) وغيرهما - .

ومن الناس من ظن أن الكلام في تناهي المؤثرات بمنزلة الكلام في تناهي الآثار – كما ظن ذلك طائفة من أهل الكلام والجدل – ، ثم من هؤلاء من قال : فإذا كان تناهي الآثار لا يقوم دليل على فساده فكذلك تتناهى العلل .

وهذا مما سلكه أبو حامد <sup>(٣)</sup> في الرد على الفلاسفة في « تهافت الفلاسفة » ، وجعل قولهم بتجويز حوادث لا أول لها يقتضي تجويز علل لا تتناهى .

وكثير من أهل الكلام من المعتزلة ، ومن وافقهم من الأشعرية والكرَّامية، ومن وافقهم من الفقهاء الحنفيّة والمالكيّة والشافعيّة والحنبليّة، لما سَوَّوا بين النوعين اعتمدوا في نفي التسلسل في المؤثرات والآثار على طرقٍ معروفة قد أفسدها كثير منهم ، حتى

<sup>(</sup>١) هو سيف الدين أبو الحسن عليّ بن أبي عليّ محمد بن ســالـم الثعلبيّ الشافعيّ الاشعريّ ، ولد سنة ٥٥١ هـ ، وتوفى بدمشق سنة ٦٣١ هـ .

<sup>(</sup>٢) هو أثَّير الدين المفضل بن عمر بن المفضل الأبهريّ السمرقنديّ الأشعريّ ، توفي سنة ٣٣٣ هـ .

<sup>(</sup>٣) هو : حجة الدين الغزاليّ - قدس الله سره - ، محمد بن محمد بن محمد الغزاليّ ، توفي سنة ٥٠٥ هـ .

أن الرجل من هؤلاء يذكر بعض هذه الطرق في كـتاب ويفسدها في كتاب آخـر ، كما يفعله أبو عبد الله بن الخطيب (١) ونحوه ، فيقـرر في كتاب « الأربعين » ونحوه طرقًا في إبطال حوادث لا تتناهى ، ويبطلها في مثل كتاب « المباحث المشرقية»، وأمثاله.

ولهذا بين أبو الحسن الآمدي فساد عامة هذه الطرق ، واعتمد طريقة أضعف من غيرها ، وكذلك أبو الثناء الأرموي ، أفسد في « لباب الأربعين » عامة ما قيل في هذا الباب . وهذا كله مبسوط في موضعه ، والمقصود هنا أن التسلسل في المؤثرات باطل باتفاق العقلاء .

وأما الاعتراض المذكور فسهو أنهم قالوا : إذا كان كل من المؤثرات ممكنًا فلم لا يجسوز ألا تكون الجسملة ممكنة ، على قسول من يقسول : إن كل واحد من الحسوادث محدث ، والنوع القديم متسلسل ، فإن حكم الجملة إما أن يكون مثل حكم الأفراد، وإما ألا يكون ، فإن كان مثل حكمها لزم حدوث نوع الحوادث .

وهذا هو الذي يقوله كثير من أهل الكلام ، وعليه اعتمد أبو الحسين البصريّ وأمثاله ، وقالوا : إذا كان كل واحد من الزنج أسود ، فالجميع سود .

لكن نقض ذلك المعارضون لهم بأن الواحد من العشرة ليس هو عشرة، والواحد من أجزاء القبة والبيت ليس هو قبة ولا بيتًا، وبعض الإنسان ليس هو إنسان.

فقـال هؤلاء الذين أشكل عليهم بطلان تسلسل المؤثرات كالآمـديّ والأبهريّ : فحينتذ يجوز أن يكون كل واحد من العلل ممكنًا والجملة ليست ممكنة .

فصارت هذه المباحث المتعلقة بأصول الدين والعلم مضطربة عند أئمة الفلاسفة والمتكلمين .

وفصل الخطاب في هذا الباب أن نقول: انضمام الفرد إلى غيره إمّا أن يوجب ثبوت أمر يخالف حكم تلك الأفراد، وإما ألا يوجب. فإن لم يوجب ثبوت أمر يخالف حكم الأفراد كان حكم المجموع حكم الأفراد، وإن أوجب ثبوت أمر يخالف

<sup>(</sup>۱) هو : الإمام فـخر الدين الرادي ، محـمد بن عمر بن الحـــن بن الحــين ، التيــميّ البكريّ الرادي ، ولد سنة ٥٤٤ هـ ، وتوفي سنة ٢٠٦ هـ .

حكم الأفراد لم يجب أن يكون حكم المجموع حكم الأفراد .

مثال الأول: المعدوم مع المعدوم؛ فإن انضمام احدهما إلى الآخر لا يخرجه عن أن يكون معدومًا. وكذلك انضمام الواجب إلى الواجب، والممكن إلى الممكن، وكذلك انضمام الموجود إلى الموجود لا يخرجه عن أن يكون موجودًا، اللهم إلا إذا كانا يتضادان.

ومشال الثاني: أبعاض الإنسان وغيره من الحيوان، وأبعاض الدار والبيت والمدينة ونحو ذلك. فإن انضمام بعض ذلك إلى بعض يوجب للمجموع أن يصير حيوانًا وبيتًا ومدينة، وكذلك آحاد العشرة والألف بالانضمام تصير عشرة والقًا. وكذلك غير ذلك من المركبات؛ فإنه بالاجتماع يحصل له من التركيب ما لا يحصل بالأفراد، وكذلك أجزاء الطويل والدائم والممتد والكبير والعظيم ونحو ذلك؛ فإنه لا يُسمَّى طويلاً ولا دائمًا ولا ممتدا ولا كبيراً ولا عظيمًا إلا إذا اجتمعت تلك الأجزاء، فبالاجتماع يتغير حكم الأفراد.

إذا تبين ذلك ، فإذا قُدر مؤثرات ممكنة ليس لها من أنفسها وجود ، ولكن كل منها يحتساج إلى مؤثر ، لم تكن بانضمام بعضها إلى بعض تخرج عن أن تكون ممكنة مفتقرة إلى غيرها ، بل كلما كثرت زاد الافتقار والحاجة ، كما أنه كلما ضمَّ المعدوم إلى المعدوم كثر المعدوم .

فإذا قدر على لا تتناهى كل منها معلول ، أو فاعلون لا يستناهون كل منهم مفعول ، فهذه كلها مؤثرات أبدعها غيرها وكلّ منها ممكن بنفسه محتاج إلى غيره قد أبدعه غيره ، ليس فيها ما هو موجود بنفسه .

فإذا قلر عدم تناهيها كان ذلك تكثيرًا لـلحاجة والافتقار إلى الموجود بنفسه ، وتكثيرًا للممكنات التي هي معدومة بنفسها لا توجد إلا بموجود غيرها ، فكثرتها وعدم تناهيها لا يخرج شيئًا منها عن أن يكون ممكنًا مفتقرًا إلى غيره ، وأنه إذا لم يكن له مبدعًا كان معدومًا ، بل المجموع مفتقر إلى كل من الأفراد ، وإذا كان كل من الأفراد ممكنًا ، فالمجموع المتوقف على كل من الأفراد أولى أن يكون ممكنًا .

فستبين بذلك امستناع وجود علل ومسعلولات لا تتناهى ، وهو امستناع أربابٍ كل

منهم مربوب ، أو فاعلين كل منهم مفعول ، ومـؤثرين كل منهم أثّر فيه غيره ، فهذا جمـيعه مما يُعلم امتناعـه بالضرورة بعد التـصور التام كمـا اتفق عليه عامة العـقلاء ، وذلك مما يبين أن جميع المكنات والحوادث لها مبدع موجود بنفسه خارج عنها كلها .

وهذا بخلاف دوام الحوادث وتسلسلها في الماضي أو المستقبل ، فإن الواحد منها إذا لم يكن دائمًا باقيًا متصلاً؛ لأن انضمام الواحد إلى غيره يوجب الكثرة التي لا توجد في الواحد، والدائم الباقي المديد الطويل الكثير لا يستلزم أن يكون كل واحد من أفراده دائمًا طويلاً مديدًا كثيرًا.

فهذا تنبيه على الفرق بين النوعين ، وإذا كان كذلك فنقول : قولهم بقدم العالم يستلزم التسلسل في المؤثرات ، وذلك فاسد بالضرورة والاتفاق ، وهم يسلمون امتناع تسلسل المؤثرات ، لكن الذين يقولونه هنا يقولون : التسلسل إنما هو حاصل في شروط العلية لا في ذات العلة .

فيقال لهم : إذا كان هذا الحادث موقوقًا على شرط العلة الذي هو تمامها ، وعند حصول تمام العلة يجب مقارنة ذلك المعلول له لا يجوز تأخره عنه ، فكل حادث يجب أن يقارنه تمام علة الحادث ، والكلام في تمام علية الحادث كالكلام في الحادث ، في في في في تمام علية الحادث كالكلام في الحادث ، فيلزم تسلسل تمامات العلل ، وأن يكون تمام علة كل معلول مقارنًا لذلك المعلول ، فيلزم تسلسل تمامات العلل ، وذلك التمام إنما تمت علة حدوثه عند حدوثه أوذن كل حادث إنما تمت علته عند حدوثه ، وذلك التمام إنما تمت علم حدوثه علل هي معلولات لا فاعل لها ، وبين تسلسل علل هي معلولات لا فاعل لها .

وأيضًا فإن هذه التمامات المتسلسلة لا يجوز أن تكون صادرة عن العلة التمامة الأزلية ، فإن ذلك يستلزم أن تكون مقارنة لتلك العلة ، ولا يجوز أن تكون العلة الأزلية علة تامة لواحد منها معين ، وذلك شرط في الثاني ؛ لأنه يتعين لها مبدأ معين ، وما من واحد إلا وقبله آخر ، فلا يتعين شيء منها دون الآخر ، ولا يكون شيء منها علة تامة لحوادث متعاقبة مع كون العلة ثابتة على حال واحدة ؛ لأن حدوث المتغير عن علة تامة لا تتغير ممتنع ، فإذا لم يكن لها مُحدث سوى العلة التامة الأزلية ، والعلة التمامة الأزلية لا يجوز أن يصدر عنها حادث ، فيلزم ألا يكون للحوادث مُحدث .

وأبو عبد الله الرازي قد نبّه على هذا ، لكن لم يوضّحه إيضاحًا تامًا ، فاعترض عليه الأرموي حيث لم يفهم حقيقة هذا الإلزام ، فظن الفرق بين حدوث شروط العلة وحدوث ذات العلة ، وهذا الفرق إنما يصح إذا كان هناك سبب يقتضي حدوث شروط العلة غير العلة ، حتى يُقال : تأثيرها موقرف على حدوث شروط أخر تحدث بسبب غيرها . فأمّا إذا كان لا مقتضى للحوادث إلا ذات العلة التي فُرض أنها تامة لا يتخلف عنها معلولها ، لم يكن اقتضاؤها موقوفًا على شرط غيرها ، فيجب أن يقارنها معلولها ، فلا يحدث عنها حادث .

واعلم أنّ هذا هو عمدتهم في قدم العالم، وقد تبين أنه مناقض لما قالوه، وأنه مُبطل لقولهم ، فإن أصل قولهم أن المؤثر في العالم يجب أن يكون تامًّا فلا يتخلف عنه أثره، وهذا بعينه يمنع أن يكون محدثًا لشيء من الحوادث بشرط أو بغير شرط.

### اعتراض الأرمونُ على الرازي:

والرازي أجاب بأن هذه الحجة تستلزم التسلسل في العلل وهو باطل ، فاعترض عليه الأرمويّ في « لباب الأربعين »

قال الرازي في « الأربعين » : « احتج القائــلونَ بالقدم بوجــوه : اولها : لا شك أن الممكنات تنتهي في سلسلة الحاجة إلى واجب الوجود .

فنقول: كُل ما لا بد منه في كونه تعالى مؤثرًا في إيجاده، إما أن يُقال: إنه كان حاصلاً في الأزل، أو ما كان حاصلاً في الأزل، فإن كان كل ما لا بد منه في المؤقريَّة حاصلاً في الأزل، فإما أن يجب مع حصوله حصول الأثر أو لا يجب، فإن وجب لزم من دوامه دوام الأثر، وإن لم يجب كان وجوده مع عدم تلك الآثار جائزًا، فلنفرض ذاته مع مجموع الأمور المعتبرة في المؤثرية: تارة مع وجود تلك الآثار، وتارة مع عدمها، فاختصاص ذلك الوقت بالوجود دون الوقت الآخر، إما أن يختص بأمر ما لأجله كان هو أولى بوجود ذلك الأثر، وإما ألا يكون كذلك، فإن كان الأول كان ذلك المخصص معتبرًا في المؤثرية وهو ما كان حاصلاً قبل ذلك، فإذن كان ما لا بد منه في المؤثرية ما كان حاصلاً في الأزل، وكنّا قد فرضناه حاصلاً قبل ذلك هذا خكف "

وإن كان الشاني كان ذلك ترجيحًا لأحد طرفي الممكن ، المتساوي على الآخر من غير مُرجّع أصلاً ، وهو محال . هذا إذا قلنا : إن كل ما لا بد منه في المؤثرية كان حاصلاً في الأزل ، أما إذا قلنا بأن كل ذلك ما كان حاصلاً في الأزل ، فحدوثه فيما لا يزال بعد أن لم يكن ، إما أن يفتقر إلى مؤثر أو لا يفتقر ، فإن لم يفتقر فقد حدث الممكن لا عن مرجع ، وإن افتقر نقلنا الكلام إلى كيفية أحداث تلك الأمور ، ويلزم التسلسل ، وهو محال » .

قال الرازي : « هذا هو العمدة الكبرى للقوم » .

ثم ذكر أجوبة طوائف من أهل الكلام عن ذلك بأن قومًا قالوا: المرجع هو الإرادة . وقيل: المرجع هو العلم . وقيل: المرجع اختصاص وقت الأحداث بحكمة خفية .

وقيل : إحداث العالم في الأزل محال ؛ لأن الإحداث جعله موجودًا بعد أن كان معدومًا ، وذلك يقتضي سبق العدم ، والأزل عبارة عن نفي المسبوقية بالغير ، فكان الجمع بينهما بمحال .

وقيل: إن السعالم قبل ذلك ما كان ممكنًا بـل ممتنعًا ، ثم انقلب ممكنًا ذلك في الوقت .

وقيل : إن القــادر المختار يمكنه أن يرجّع أحــد المقدورين على الآخر من غــير مرجّع .

ثم بين فساد هذه الأجوبة جملة ، فإن حاصلها أن كل ما لا بدّ منه في إيجاد العالم ما كان حاصلاً في الأزل ، وبيّن فسادها على وجه التفصيل بما لا حاجة إلى ذكره هنا .

ثم قال : « والجواب أن نقول : إن صح ما ذكرتم يلزم أن لا يحصل في العالم شيءٌ من التغيرات؛ لأنه يلزم من دوام واجب الوجود أزلاً وأبدًا دوام المعلول الأول، ومن دوام المعلول الأول الثاني ، وهلم جرًّا إلى آخر المراتب – فيلزم الا يحصل في العالم شيءٌ من التغيرات وأنه خلاف الحس » .

قال : ﴿ فَإِنْ قَالَ : لَم لا يَجُورُ أَنْ يُقَالَ : واجب الوجود عام الفيض إلا

أن حدوث الآثر عنه يتوقف على استعداد القرابل ، وحصول هذه الاستعدادات المختلفة في القوابل يتوقف على الحركات الفلكية والاتصالات الكوكبية ، وكل واحد منها مسبوق بآخر لا إلى أول ، فلهذا السبب حدث التغير في هذا العالم » .

قال: « والجواب: أنّا نقول: العرض المعين إذا حدث في هذا العالم، فإمّا ان يفتقر في حدوثه إلى سبب أو لا يفتقر، فإن لم يفتقر فقد حدث المكن لا عن سبب، وهو باطل بالاتفاق، وإذا افتقر إلى سبب، فذلك السبب إن كان حادثًا كان الكلام في كيفية حدوثه كما في الأول، فيفضي إلى وجود أسباب ومسببات لا نهاية لها دفعة واحدة، وهو محال. وإن كان السبب قديمًا فقد أسندتم إلى المؤثّر القديم أثرًا محدثًا، وإذا عقلتم ذلك فلم لا يجوز في كل العالم مثل ذلك؟!». قال الأرموي معترضًا على هذا الجواب: « ولقائل أن يقول: إن عنيت بالسبب السبب التام فحدوثه لا يدل على حدوث السبب الفاعل، بل إما على حدوثه أو حدوث بعض شروطه، فإن عنيت به السبب الفاعل لم يلزم من حدوث العرض المعين حدوثه، بل إما حدوثه أو حدوث بعض الشرائط، وحدوث الغين المتناهية على التعاقب جائز عندهم »

قال: « بل الجواب الباهر عنه أنه لا يلزم ذلك من حدوث العالم الجسماني ، لجواز أن يوجد في الأزل عقل أو نفس يصدر عنها تصورات متعاقبة ، كل واحد منها بعد ما يليه ، حتى تنتهي إلى تصور خاص يكون شرطًا لفيضان العالم الجسماني عن المبدأ القديم » .

قلت: هذا الجواب الذي أجاب به الأرموي أخذه من « المطالب العالية » للرازي ، فإنه ذكر هذا الجواب فيه ، وهذا الجواب باطل متناقض في نفسه ؛ فإنه يتضمن وجود حوادث لا أول لها ، والمتكلمون الذين أثبتوا حدوث الأجسام إنما أثبتوه بناءً على امتناع حوادث لا أول لها ، فإن كان هذا الأصل صحيحًا بطل الجواب المذكور ، ولزم حدوث النفوس التي تقوم بها تصورات متعاقبة ؛ لأنها حوادث لا أول لها ، وإن كان حوادث لا أول لها جائزًا ، كما ذكره في « الجواب الباهر » ، بطل دليل المتكلمين على حدوث الأجسام ؛ وحيننذ فلا فرق بين أن يُقال : القديم هو النفس أو جسم .

وأيضًا ، فهذا الجواب باطل من وجه آخر ، وهو أن النفوس عند من يثبتها من المتفلسفة لا تفارق الأجسام ، بل النفس عندهم لا بد أن تكون متعلقة بالجسم تعلق التدبير والتصريف، وقد تنازعوا في النفس الفلكية: هل هي جوهر أو عرض، وأكثرهم يقولون: هي عرض، ولكن ابن سينا وطائفة رجَّحوا أنها جوهر. فإذا كان وجود النفس التي تقوم بها التصورات المتعاقبة مشروطًا بوجود الجسم بطل هذا الجواب .

وأما العقول فتلك مفارقة لا تدبر الأجسام ولا يقوم بها عندهم شيء من الحوادث لا متعاقبًا ولا غير متعاقب .

وأيضًا: فهذا الجواب يتضمن شيئين: جواز حوادث لا أول لها بناء على أن التسلسل الممتنع إنما هو في المؤثرات لا في الآثار والشروط، وهذه مسألة نظرية لا تناقض أصول الإسلم، ويتضمن أيضًا إثبات العقول والنفوس، وأنها قديمة أزلية، وأن المخلوق المحدث إنما هو الأجسام دون العقول والنفوس، وهذا ليس من دين أحد من أهل الملل، وهو مبنيً على إثبات العقول والنفوس التي تثبتها الفلاسفة، وإنها ليست أجسامًا، وكلامهم في ذلك في غياية الفساد في العقل، كما قد بسط الكلام عليه في غير هذا الموضع.

وإنما غلط في هذا لأن الشهرستاني (۱) والرازي والآمدي ونحوهم من المتأخرين ظنوا أن المتكلمين ليس لهم دليل ينفي وجود هذه الأمور ، وأنهم لم يذكروا على نفيها دليلاً . وليس الأمر كما ذكره هؤلاء ، بل قد صرّح النظار ، كإمام الحرمين (۱) ، وأبي الوفاء بن عقيل (۱) ومن قبلهم ، كالقاضي أبي بكر (۱) ، وأبي الحسن الأشعري (۱) ،

<sup>(</sup>١) هو : أبو الفتح محمد بن عبد الكريم بن أحمد الشهرستانيّ ، أحد أثمة السادة الأشاعرة ، ولد سنة ٤٧٩ هـ ، وتوفي سنة ٥٤٨هـ .

<sup>(</sup>٢) عبد الملك بن عبد الله بن يوسف الجوينيّ ولد سنة ٤١٩ هـ ، وتوفى سنة ٤٧٨هـ .

<sup>(</sup>٣) هو: أبو الوفاء عليّ بن عقيل بن محمد بن عقيل بن أحمد البغداديّ، ولد سنة ٤٣١ هـ، وتوفي سنة ٥١٢ هـ.

<sup>(</sup>٤) هو أبو بكر محمد بن الطيب بن محمد القاضي ، المعروف بابن الباقلانيّ أو الباقلانيّ ، توفي سُنة ٤٠٣ هـ .

<sup>(</sup>٥) هو : سيـــلـنا أبو الحـــن عليّ بن إسمـــاعيل بن إسحق الأشــعريّ ، إمام الســادة الأشاعرة ، ولد بالبــصرة سنة ٣٢٠هـ، وتوفي سنة ٣٢٤ هـ على الراجع ، وقيل : سنة ٣٢٠ هـ ، وقيل :سنة ٣٣٠هـ .

#### ٣٠ ــــــ قاعدة في تحقيق الرسالة وإبطال قول أهل الزيغ والضلالة المسمى « بالصفدية »

وابي علي (1)، وابي هاشم الجبائي (٢)، وأبي الحسين البصري (٣)، ومحمد بن كرّام (٤)، وابن الهيصم (٥)، وهشام بن الحكم (١)، وغيرهم : أنَّ إثبات ذلك معلوم الفساد بضرورة العقل ، وأن إثبات ما لا يُشار إليه ولا يقوم بما يُشار إليه معلوم الفساد بضرورة العقل : إمَّا مطلقًا عند طائفة ، وإمَّا في المكنات عند طائفة ، وهذا مبسوط في موضعه .

ولو أنّ الأرمويّ قال هذا في واجب الوجود نفسه لكان ذلك أقرب إلى دين المرسلين ، فإن ذلك يمكن معه القول بأنّ كلَّ ما سوى الله - سبحانه وتعالى - مخلوق مُحدث ، غايته أنه يلزم قيام الأفعال المتعاقبة بالواجب نفسه ، وهذا قول أئمة أهل الحديث وجمهورهم وطوائف من أهل الكلام ، وقول أساطين الفلاسفة القدماء، فهو قول أئمة أهل الملل، وأئمة الفلاسفة ؛ ففي الجملة هذا فيه نزاع بين أهل الملل ، فيمكن مع القول به موافقة الأنبياء ، بخلاف ما ذكره .

وأيضًا ، فقد بيّن الرازي والآمديّ ضعف أدلة نفاة ذلك ، وذكر الرازي أنّ ذلك لازم لعامة الطوائف ، ثم قرر هو ذلك بطريقة هي أيضًا في غاية الضعف ، كما قد بسط هذا كله في غير هذا الموضع .

وإذا كان كذلك فالجواب الذي هو أصح في الشرع والعقل أولى من الجواب الذي هو أفسد في الشرع والعقل ؛ فهذا الكلام على جواب الأرمويّ.

وأما جـواب الرازي وإلزامه لهم فصـحيح كمـا ذكره ، ولكن لم يقـره ويبيّنه تبيينًا يشفي الغليل ، فلهذا لم يفهم الأرمويّ حقيقة هذا الجواب .

<sup>(</sup>١) هو : أبو عليّ محمد بن عبد السوهاب الجبائيّ البصريّ ، من أثمة المعتزلة بالبصرة ، وتنسب إليه فرقة الجبائية ، ولد سنة ٢٣٥ هـ ، وتوفى سنة ٣٠٣ هـ .

<sup>(</sup>٢) هو : عبد السلام بن أبي عليّ محمد الجبائيّ ، تنسب إليه البهشمية ، توفي سنة ٣٢١ هـ .

<sup>(</sup>٣) هو : محمد بن عليّ الطيب البصريّ ، من متأخري المعتزلة ، توفي سنة ٤٢٦ هـ .

<sup>(</sup>٤) هو : أبو عبد الله محمد بن كرام بن عراق بن حزبة السجستاني توفي سنة ٢٥٥ هـ .

<sup>(</sup>٥) هو : أبو عبد الله محمد بن الهيصم ، من أثمة الكرامية .

<sup>(</sup>١) هو : هشام بن الحكم البغداديّ ، الكنديّ مـولى بني شيبان ، من الشيـعة الإمامـية الذين غالـوا في التشبـيه والتجسيم ، توفي قريبًا من ١٩٠ هـ .

وذلك أنه إذا كــان المؤثر التــام ازليًّا لزم من دوامــه دوام آثــاره ، فــيلزم أن لا يحدث شيء ، وهو خلاف الحس .

وهذا الجسواب وحده كساف إذا تصوره الإنسسان ، فسإنه إذا قيل بأن المؤثر التسام أزليّ، وأنه يستلزم آثاره امستنع حدوث شيء ، لأثار ، فسيلزم آثاره المستنع عددث عمينع ، وحدوثها عن المؤثر التام ممتنع .

وأما السؤال الذي أورده فيجاب عنه بما ذكره وبغير ما ذكره . وذلك أن قول القائل : إن المؤثر دائم الفيض ، ولكن حدوث الأثر عنه مستوقف على حدوث الاستعداد والشرائط إنما يمكن قوله في الأثر الذي يتوقف على اثنين : كالإحراق من النار المتوقف على استعداد المحل ، فلا تحرق الياقوت والسمندل ونحو ذلك ، وكالشمس التي يتوقف فيض شعاعها على محل قابل ، وذلك المحل ليس صادرًا عنها، وكما قالوه فيما يفيض عن العقل الفعّال المتوقف على حدوث امتزاجات حاصلة بحركة الأفلاك ، وحركة الأفلاك التي فوق فلك القمر لا تتوقف على فيض العقل الفعّال ، فهذا الذي ذكروه من توقف الفيض على استعداد القوابل إنما يمكن أن يقال إذا كان ذلك الاستعداد ليس هو من فيض ذلك الموجب ، وهذا لا يصح في الواجب الوجود الذي هو المبدع لكل ما سواه ، فإنه هو الفاعل للاستعدادات والشرائط ، كما هو الفاعل لما يفيض عليها ، فلا شريك له في الفعل والإبداع أصلاً .

فإذا قال القائل: إن واجب الوجود عام الفيض إلا أن حدوث الأثر عنده يتوقف على استعداد القوابل .

قيل لهم: فاستعداد القرابل هو أيضًا مما فاض عنه ، فيتمنع أن يُقال : هو عام الفيض لكل ممكن ، إذ لو كان كذلك لكانت الممكنات كلها أزليَّة .

وإذا قيل: فلم تأخر عنه فيض الحادث؟ ، فقيل: لتأخر الاستعداد .

قيل: وما الموجب لتأخر الاستعداد؟ ، فإذا قيل: لتأخر استعداد آخر .

وقول الأرمويّ : إنه يجوز عندهم حدوث الشرائط والمعدات الفائضة بسببها ، ليس هو مؤثرًا تامًّا في الأزل لها ، ولا مؤثرًا لها فيما لا يزال ؛ لأن المؤثر التام الأزليّ لا يتأخر عنه شيء من أثره ، وتأخر الآثار مشاهد معاين .

وقول الأرمويّ: إنه يجوز عندهم حدوث الشرائط والمعدات الغير المتناهية على التعاقب لا ينفعهم ، بل ذلك بما يستلزم فساد قولهم بقدم شيء من العالم ، فإنه إذا جاز تسلسل الحوادث والآثار امتنع أن يكون علة تامة في الأزل لشيء منها ، لأن ذلك يستلزم وجود هذه الحوادث في الأزل ، وذلك جمع بين النقيضين ، ويمتنع أن تحدث عنه بعد ذلك لأنها لا تحدث حتى يحدث عنه ما يجعله علة تامة لها ، وحدوث شيء من الحوادث عن العلة المستلزمة لمعلولها في الأزل ممتنع .

لكن لو قالوا: إن الربّ - سبحانه وتعالى - ليس فعله تامًّا في الأزل ، بل هو يحدث كل ما سواه شيئًا بعد شيء ، كان هذا موافقًا لأصلهم في جواز تعاقب الحوادث ، ولكنه مبطل لقدم شيء بعينه من العالم لا الفلك ولا غيره .

وحجتهم في القدم مبنية على أنه مؤثر تام في الأزل ، فقد ثبت أنه ليس مؤثراً تامًا لها ، ولم يثبت أنه مؤثر تام لغيرها ، فبطلت حجتهم ، فلم يبق معهم ما يثبت علم تامة في الأزل ، وهذا يبطل حجتهم لو لم يشبت امتناع علة تامة في الأزل ، فكيف إذا ثبت امتناع ذلك ، فإنه يوجب امتناع قدم شيء من العالم .

وأيضًا ، فإذا لم يكن مؤثرًا تامًّا في الأزل للحوادث ، فتـأثيره بعد أن لم يكن مؤثرًا أن توقف على غيره ، لزم أن يكون مبدع العـالم مفتقرًا في الإبداع إلى غيره ، ثم ذلك الغير إن كان واجبًا لزم إثبات واجبين فاعلين ، وهذا ممتنع بالاتفاق ، مع أنه لا يستلزم قدم العالم .

ثم إن كان كلّ منهما مستقلاً بالفعل لزم أن يكون كلٌّ منهما مبدعًا لكله ، فيلزم أن يكون هذا فاعلاً لكله ، وذلك جمع بين النقيضين .

وإن لم يكن أحدهما مستقبلاً بالفعل لزم احتيباجه إلى الآخر وافتيقاره إليه ، فيكون كبونه فاعلاً وقبادراً موقوقًا على الآخر ، وذلك يستلزم ألا يكون هذا فباعلاً قادراً إلا بهذا ، فيلزم الدور المعيّ القبلي، فلا يكون واحد منهما فاعلاً قادراً .

وهذا كله مما يسلّمـه جميع الناس ، وهـو مبسـوط في غير هــذا الموضع ، فلا حاجة إلى الإطناب فيه . وإن كان ذلك الغير ممكنًا كان مفعولًا مصنوعًا له ، فتوقف فعله عليه توقفً على ما هو من مفعولاته ومصنوعاته ، والقول في فعله لذلك الممكن كالقول في فعله لغيره ، فلا بد أن يكون فعله لا يتوقف على غيره .

وإن قسيل : إن تأثيره بعد أن لم يكن لا يتوقف على غيره لزم الترجيح بلا مرجح ، والحدوث بلا سبب ، وهذا ممتنع عندهم ، وبتقدير صحته فإنه يمكن حدوث الحوادث حينتذ بعد أن لم تكن حادثة على هذا التقدير ، فيبطل قولهم بقدم العالم .

فتبين أنه يمتنع مع حدوث الحوادث أن يكون مؤثرًا تامًّا في الأزل .

وإذا قيل: إحداثه للثاني مشروطٌ بالأول ، وهلم جرًّا.

قيل: فليس هو وقت حدوث حادث واحد مؤثرصا تامًّا ، بل في كل وقت لا بدّ من حادث به يتم كونه مـؤثرًا تامًّا ، وإذا لم يكن في وقـت من الأوقـات مـؤثرًا تامًّا، امتنع ثبـوت المؤثر التام الذي لا يتـوقف تأثيره على حـدوث حادث ، وإذا بطل المؤثر التام بطل القول بقدم العالم .

وأيضاح هذا بالكلام على نص كلامهم .

قالوا: لم لا يجوز أن يُقال: إن واجب الوجود عام الفيض إلا أنّ حدوث الأثر عنه يتوقف على استعداد القوابل، وحصول هذه الاستعدادات المختلفة في القوابل يتوقف على الحركات الفلكية والاتصالات الكوكبية، وكل حادث منها مسبوق بآخر لا إلى أول، فلهذا السبب حدث التغير في العالم.

فيقال لهم: إذا كان حدوث الأثر عنده يتوقف على استعداد القوابل ، وحصول الاستعدادات متوقف على الحركات والاتصالات هي الاستعدادات أيضًا حادثة ، والقول في حدوث هذه الحوادث كالقول فيما يفيض على القوابل السفلية ، فإن الجميع حادث .

وحجتهم تستلزم ألا يحدث شيء لأن المؤثر التــام دائم أزلاً وأبدًا ، فيلزم دوام آثاره أزلاً وأبدًا ، وألا يتأخر عنه شيء من آثاره .

فإذا قيل: الحادث الثاني مشروط بالأول.

قيل: فالكلام في حدوث الأول: فكل من هذه الحوادث لا يجوز أن يصدر عن المؤثر التام الأزلي ، إذ لو كان كذلك لكان قديمًا معه ، وكل من هذه الحوادث يجب أن يحدث مؤثره أو تمام مؤثره ، وليس في المؤثر التام الأزلي سبب يقتضي حدوث شيء أصلاً عندهم ، فيلزم ألا يكون لشيء من الحوادث سبب منه .

وإذا قيل: حَرِكة الفلك هي سبب الحوادث.

قيل: فحركة الفلك يمتنع صدورها عن مؤثر تام لا يقوم به شيء من الحوادث ؛ لأن ذلك يستلزم تأخير المعلول عن علته التامة ، وتأخير موجب الشيء ومقتضاه عن المقتضى الموجب التام ، فالكلام في حدوث حركة الفلك كالكلام في غيرها .

وهذا الموضع مَن فَهمه علم ضرورة بطلان مذهب القوم ، وأن حقيقة قولهم إن الحركات والحوادث حادثة بلا فاعل لها ولا سبب يتقتضي حدوثها ، فإن أثبتوا في الفاعل الأول أفعالاً تقوم به شيئًا بعد شيء وقالوا : تلك هي سبب التغيرات ، كان هذا موافقة على إمكان إحداث العالم وغيره ، وبطل أصل قولهم .

وأما الإلزام الذي ذكره الرازي في « الأربعين » فسصحيح أيضًا ، فإنه قسال : العرض المعين إما أن يفتقر في حدوثه إلى سبب أو لا يفتقر . والثاني باطل بالاتفاق. وإذا افتقر فالسبب إن كان حادثًا لزم وجود أسباب ومسببات لا نهاية لها دفعة واحدة . وإن كان قديمًا لزم جواز صدور الحوادث عن القديم ، وهو يبطل حجتهم .

وأما اعتراض الأرموي بقوله: « إن عنيت بالسبب ، السبب التام فـحدوثه لا يدل على حدوث السبب الفاعل ، بل إما على حدوثه أو حدوث بعض شرائطه » .

فيقال له: هب أن الأمر كذلك ، فإذا عنى بحدوثه حدوث السبب التام ، وحدوثه لا يقف على حدوث الفاعل ، بل يكفي حدوث بعض الشرائط ، فأي جواب لهم في هذا ؟ .

وقوله: « حدوث بعض الشرائط والمعدّات الغير متناهية على التعاقب جائز عندهم » .

فيقال له: فهب أنه جائز عندهم ، فجوازه عندهم لا يدل على صحة مذهبهم ،

ولا على إمكانه ، ولا على بطلان ما ذكره .

بل حدوث الشرائط والمعدات باطل بما به بَطَل حدوث العلة التامة ؛ وذلك أن تلك الشروط والمعدات الحادثة لا بد لها من محدث .

وإذا قلت : حدوثه موقوف على تمام حدوث التأثير .

قيل: الكلام في حدوث تمام تلك التأثيرات كالقول في كل من هذه الحوادث: إن كان المقتضي لحدوثه حادثًا لزم تسلسل العلل وإن كان قديمًا لزم حدوث الحوادث عن القديم.

وإن قيل: المقتضى لحدوثه هو القديم بشرط الحادث.

قيل: هذا مع قولكم: إن القديم مؤثر تام باطل ؛ لأن المؤثر التام لا يحدث عنه شيء ، فلا يحدث عنه شيء من الشروط .

وأيضًا ، فالعلة يجب أن تكون مقارنة لمعلولها عندكم ، لا متقدمة عليه ، ولا متأخرة عنه ، وإذا كان القديم مؤثرًا في الثاني بشرط حدوث الأول كانت العلة متقدمة على المعلول .

وبهاذا احتج الرازي ، فإنه قال : كل حادث يجب أن تكون علته التامة موجودة عند وجوده ، وإن كان بعض أجزائها متقدمًا ، فإذا جعلتم كل حادث جزءًا من المؤثر في الآخر أو شرطًا فيه - وجزء العلة وشرطها هو من تمام العلة التامة - لزم وجود هذه الشروط الحادثة عند حدوث كل حادث ، فيلزم وجود الحوادث المتعاقبة معًا ، وهذا ممتنع .

ففي الجملة قـولهم: إن العلة التامة يقارنها مـعلولها ، وإن الأول علة تامة ، يسـتلزم أن الأول لم يحـدث عنه شيء ، ويسـتلـزم أن يكون تمام علة كل حـادث إنما يحصل عند حصوله ، فلا يكون تمام علته متقدمًا عليه .

وهذا يناقض قولهم : إن الحادث الأول شرط في تمام علة الثاني ، فإن الأول متقدم على الثاني ، والمتقدم على الشيء لا يكون جزءًا من علته التامة .

والإنسان وإن كان يقطع المسافة الشانية بشرط قطع الأولى ، فليس هو علة تامة للأولى ولا للآخرة . والعلة التامة في حدوث قطع الشانية إنما وجد مع الثانية ، وهو الإرادة الجازمة والقدرة التامة التي لم تحصل إلا بعد قطع الأولى ، فإذا قالوا مثل هذا في الواجب لزم تجدد الإرادات له .

وهذا قول حُذَّاقهم من الأولين والآخرين ، كالأساطين الذين كانوا قبل ارسطاطاليس - أو كثير من الأساطين - ، وكأبي البركات صاحب « المعتبر » ، وغيره، فإنه قال: « القول بكون الرب تعالى مؤثرًا في هذا العالم لا يمكن إلا مع هذا القول »، قال: « والتنزيه عن التنزيه واجب ، والإجلال عن هذا الإجلال متعين».

وهذا القول يبطل حجتهم في قدم العالم ، ويبيّن أنه فاعلٌ بمشيئته وقدرته أفعالاً متعاقبة شيئًا بعد شيء .

فهذا أحد الجوابين عن اعتراض الأرموي .

الجواب الثاني: أن قوله للرازي: إما أن تعني بالسبب السبب التام ، وإما أن تعني به الفاعل ، فيقول له: لا حاجة بي إلى هذا التقسيم ، فإن حجتي صحيحة مع الإعراض عن هذا التقسيم .

والناس منهم من يقول: إن الحوادث لا توجد إلا بسبب تام يستلزم حدوثها ، كما هو قول أكثر الناس من أهل الكلام والفلسفة وغيرهم ، وأكثر هؤلاء يقولون: المرجّح مع ذلك هو الفاعل القادر المختار الذي تستلزم قدرت وإرادته للحادث وجود ذلك الحادث ، فإنه ما شاء الله كان وما لم يشأ لم يكن .

وهذا مذهب أهل السنة المثبتين للقدر القائلين بحدوث العالم .

ومن هؤلاء من يقول: بل نفس ذاته موجبة للممكنات بدون ذلك ، وهذا قول الفلاسفة الدهرية الإلهية . وقولهم يستلزم ألا يحدث شيء من الحوادث . وهذا الموجب الذي فرضوه لا يوجد إلا في الأذهان لا في الأعيان ، كالواحد الذي فرضوه أيضًا ، وقالوا : إنه لا يصدر عنه إلا واحد .

ومن الناس من يقول: بل يكفى في حدوثها الفاعل القادر الذي يمكنه الفعل

والترك الذي يفعل على سبيل الاختيار ، وأنه بقدرته فقط ، أو بقدرته ومشيئته ، أو بقدرته ومشيئته ، أو بقدرته وداعيه يرجّح أحدهما بلا مرجح .

ومنهم من يفرق بين القادر والموجب فيقول : المؤثّر الموجب لا يؤثر إلا إذا كان تامًّا مستلزمًا لاثره ، وأما القادر فيمكنه التأثير على سبيل الجواز .

والمقصود هنا أن ما ذكره الرازي يصح على جـميع هذه التقديرات ، فبأي شيء فسّر المفسّر المؤثّر أمكن صحة جوابه .

وذلك أن هذا الحادث المعين : كالإنسان والفرس والثمرة وغيرها مما يحدث كل يوم لا بد له من مـؤثر ، فذلك المؤثر إن كان حـادثًا ، كان الكلام في سـبب حدوثه كالكلام في الأول ، فـيلزم إثبات مـؤثرات لا تتناهى كلٌّ منها مـؤثر في الآخر ، وإن شئت قلت : يلزم إثبات علل ومعلولات لا تتناهى دفعة واحدة ، وإن شئت قلت : يلزم إثبات فاعلين ومـفعـولين ، وإن شئت قلت : يلزم إثبات خالقين مـخلوقين لا يتناهون ، وإن شئت قلت : يلزم إثبات أسباب ومسبرات لا تتناهى .

فعلى كل تقدير إذا كان هذا حادثًا لزم وجود علل ومعلولات لا تتناهى دفعة واحدة ، وإنما قال : دفعة واحدة لأن التقدير أن فاعل هذا المحدّث محدثٌ أيضًا لا قديم .

فإن قيل: فهل لا يجوز أن يكون فاعل هذا محدثًا قبله ، وفاعل هذا محدثًا قبله ، وهلم جرًّا ؟ .

قيل: لأن الفاعل يجب أن يكون موجودًا عند وجـود الفعل ، ويمتنع بعد عدم الفـاعل وجود الفـعل ، وكذلك العلـة والسبب لا بد أن يكون مـوجودًا عند وجـود المعلول والسبب ، لا يكون موجودًا قبله .

ولو قُدُّر أن لكل فاعل فاعلاً قبله محدثًا كان هذا أيضًا ممتنعًا .

فهذا ممتنع سواء قيل : إن الأسباب الفاعلة موجودة معًا أو متعاقبة .

لكنّه لمّا كـان الدليل قد قـام على أن العلة يجب وجودها عند وجـود المعلول لا قبله ذكر هذا اللازم .

وإذا أردت أن تتبين امتناع ذلك على التقديرين ، قلت : هذا يـقتضي ثـبوت علل ومعلولات محدثة لا نهاية لها ، وذلك ممتنع، سواء فرضت مجتمعة أو متعاقبة ؛ لأن كل واحد منها ليس له وجـود من نفسه ، فلا يستحق من نفسه إلا العدم ، فإذا كانت كلها محـدثة مفعولة مصنوعة امتنع مع عدم الفـاعل الصانع وجود شيء منها ، بمنزلة تعاقب المعدومات والممتنعات .

وهذا لكونه معلومًا مـتفقًا عليـه مبسـوطًا في موضع آخر لم نبـسطه هنا ، فإنه يُعلم بضرورة العقل امتناع حوادث بلا محدث قديم لها .

والمقصود أن الرازي يقول: كل ما يحدث في العالم يمتنع أن يحدث بلا محدث ، ويمتنع أن يكون كل محدث أحدثه محدث آخر ، فوجب أن يكون المحدث لكل حادث هو فاعل قديم .

وهذا يناقض قـولهم ، فـإنه برهانٌ باهر على أن المحـدُثات يمكن – بل يجب – صدورها عن القديم ، وإذا صدرت عن القـديم لم يكن القديم علة تامة لشيء منها ، إذ لو كان كذلك لقارنها ، فبطل قولهم بالعلة التامة ، وهو المطلوب

لكن ليس في هذا الجـواب ما يُبطل وجـود حوادث لا أول لها ، بـل يجوز أن يُقال : إحـداث القديم الأول مشروطٌ بـالثاني ، ولكن على هذا التقـدير لا يلزم قدم شيء من العالم ، بل يجوز أن يكون كلٌّ منه حادثًا ، وإن كان مشروطًا بحادث قبله، لا سيما إذا كان الحادث فعل الفاعل - سبحانه وتعالى - .

وهذا الذي ذكره الرازي وغيره إلزامٌ لهم ، لكن ليس فيه حل الشبهة ، ولا بيان فسادها ، ونحن نبيّن فسادها على أصولهم وعلى أصول المسلمين .

وذلك أن الحجـة مبناها على أنه لا بد أن يكون في الأزل مـؤثرٌ تامٌ ، لئلا يلزم الترجيح بلا مرجح أو التسلسل .

هكذا أطلق كثير منهم الحجة ، ولفظ التسلسل يُراد به التسلسل المتنازع فيه ، ويراد به التسلسل الممتنع باتفاق العقلاء ، بل والدور ، فإنه إذا لم يكن في الأزل مؤثر تام ، ثم صار مؤثراً تامًّا لزم حدوث تمام التأثير ، وهذا يتضمن حدوث الحادث بلا فاعل ، ولهذا عبر ابن سينا وغيره عن هذا بأن قالوا : كل ما فعل بعد أن لم يكن

فاعــلاً فلا بد له من حدوث أمــر : إما علم ، وإمــا قصد ، وإمــا إرادة ، وإما زوال مانع ، وإمــا أمر آخر ، وإلا فــإذًا قدّر أنه كمــا كان ، وكــان لا يحدث عنه شيء ، فالآن لا يحدث عنه شيء ، وقد حدثت الحوادث ، فهذا خلف .

وإنما لزم هذا المحذور من فرض ذاتٍ معطّلةٍ عن الفعل ، وإذا كان هذا الفرض باطلاً فنقيضه حق .

والتسلسل المذكور هنا هو التسلسل في الفاعل ، وهو في تمام كونه فاعلاً .

ويلزم الدور أيضًا ؛ لأنه لا يصير فاعـلاً إلا بعد أن يصير فاعلاً ، وهذا كـما يقـال : يمتنع أن يكون العـالم فاعـل ، وللفاعل فـاعل ، ويمتنع أن يكون هو فاعل نفسه ، لكن هنا الكلام فيما به يتم كونه فاعلاً .

فإذا قيل: لم يكن مؤثرًا تامًّا ، ثم صار مؤثرًا ، فلا بد من حدوث تمام التأثير أو الترجيح بلا مرجِّح . فإنه إذا لم يكن المؤثّر التام ثابتًا في الأزل فحدوث الحوادث عنه إن لم يتوقف على حدوث سبب لزم الترجيح بلا مرجّح . وإن توقف على حدوث سبب فالقول فيه كالقول في الأول ، ويلزم التسلسل .

فمضمون الحجة: إما أن يكون المؤثر التام ثابتًا في الأزل، وإما أن يلزم الترجيح بلا مسرجّع ، وإما أن يلزم التسلسل والدور المستنع ، فلا بد من أحد هذه الأمور الثلاثة .

#### اختيار كثير من أهل الكلام الترجيح بلا مرجح :

ولهذا كسان كثير من أهل الكلام يختار الترجيح بلا مرجّع بناء على أن القادر المريد يرجّع بقدرته ، أو بالقدرة والداعي ، أو أن الإرادة نفسها ترجّع أحد المثلين على الآخر .

<sup>(</sup>١) انظر: تهافت الفلاسفة (ص١٠٣ - ١٠٤).

### ٤٠ ــــــ قاعدة في تحقيق الرسالة وإبطال قول أهل الزيغ والضلالة المسمى ﴿ بالصفدية ﴾

لكن جمهور العقلاء يقولون : إن فساد هذا معلوم بالضرورة ، وكذلك بين الرازي على لسان الفلاسفة فساد هذا الجواب .

فيقال للفلاسفة: هذه الحجة باطلة على أصلكم ومتناقضة ، وذلك أن غاية هذه الحجة أنه إذا لسم يكن المؤثر تامًّا في الأزل لزم التسلسل ، والتسلسل جائز عندكم، فإذا كان التسلسل جائزًا فلم لا يجوز ألا يكون المؤثر في شيء معين تامًّا في الأزل ، ولكن تأثيره في كل حادث مشروط بحادث قبله لا إلى غاية ، وتكون جميع مفعولاته محدثة ؟ ومعلوم أن هذا مقتضى هذه الحجة .

والرازي وغيره غفلوا عن هذا الجواب ؛ لأنهم يعتبقدون بطلان التسلسل ، فأخذوا في الحجة مسلمًا لمّا قالوا في آخر الحجة : ويلزم التسلسل وهو محال .

# [إمكان حوادث لا أول لها عند الفلاسفة وأثمة أهل الملل:]

وإنما هو محال مطلقاً عند من يقول بامتناع حوادث لا أول لها من أهل الكلام، وليس هو ممتنعاً مطلقاً عند الفلاسفة ، بل ولا عند أثمة أهل الملل كالسلف ، والأثمة الذين يقولون: إن الله لم يزل متكلمًا إذا شاء، ويقولون: إن الفعل من لوازم الحياة، فإن كل حي فعال، بل يصرح غير واحد منهم بأن كل حي مستحرك ، كما صرح بهذه المعاني من صرح بها من أثمة السلف والسنة والحديث.

فلو أن هؤلاء المتكلمين قالوا للفلاسفة: وهب أن هذا يستلزم التسلسل، فالتسلسل جائز عندكم، فالحجة باطلة على أصلكم لتَبَيَّنَ فسادُ الحجة على أصل الفلاسفة .

#### التسلسل الممكن والتسلسل الممتنع:

لكن الفلاسفة تقول للمتكلمين: «التسلسل اللازم هو تسلسل في أصل التأثير، وهو في تمام كون المؤثّر مؤثرًا، وهذا متفق على امتناعه، كالتسلسل في نفس المؤثّر.

وفصل الخطاب أن لفظ « التأثير » و « الفعل » و « الإبداع » ، ونحو ذلك يُراد به في حق الله تأثيره في كل ما سواه ، وهو إبداعه لكل ما سواه ، ويراد به التأثير في شيء معين ، وهو خلقه لذلك المعين ، ويُراد به مطلق التأثير ، وهو كونه مؤثراً في شيء ما .

فإذا أريد بالتأثير التام : إبداعه لكل شيء في الأزل ، فهذا ممتنع بضرورة الحس والعقل ، فإن الحوادث مشهودة ، وأيضًا فكون الشيء مبدعًا ازليًّا ممتنع .

وإن أريد به التأثير في شيء معيّن ، فمعلوم أيضًا أن مثل هذا التأثير حادث بحدوث أثره ، فإحداث الأثر المعيّن لا يكون إلا حادثًا .

وإن أريد بالتأثير مطلق الفعل ، وهو كونه فاعلاً في الجملة ، فيقال للفلاسفة: بحثكم إنما ينفي نقيض هذا ، وهو أنه يمتنع أن يفعل بعد أن لا يكون فاعلاً لشيء ، لا يمتنع أن يكون فـاعلاً لشيء بعـد أن كان فاعـلاً لشيء آخر ، ولا يوجب كـونه في الأزل مُوثرًا تامًّا ، بمعنى أنه مستلزم لآثاره في الأزل ، بل يُوجب أنه لم يزل موصوفًا، بمطلق الفاعلية ، لا أنه صار فاعلاً بعد أن لم يكن .

وهذا إذا صح دلُّ على أنه لم يزل محدثًا لشيء بعد شيء ، ولم يدل على أن مفعــوله المعيَّن قديم أزليّ معــه ، فإنهم قالوا : فعلُه معــه في الأزل لأنه مؤثر تام في الأزل ، والمؤثر التمام يستلزم أثره ، فسلا يتخلف عسنه فعله ؛ لأنه لو لم يكن مـؤثرًا تامًّا، ثم صار تامًّا ، فإن لم يحدث شيءٌ لزم التـرجيح بلا مرجِّح ، وإن حدث شيء فذلك الحادث لا بد له من سبب حادث ، فيلزم التسلسل .

وقولهم : لو لم يكن مؤثرًا تامًّا ثم صار تامًّا ، إنما يستلزم التسلسل في الآثار لا في المؤثرات ؛ لأنه يمكن أن تقوم به إرادات وتصورات متعاقبة متسلسلة ، وهذا التسلسل جائز عندهم ، ثم عند اجتماع متأخرها مع متقدمها تحدث الآثار ، وهذا الجواب أجاب به طائفة منهم الأبهـريّ ، وهو أجود من الجواب الذي سمّاه الرازيّ : الباهر . وأبو البـركات وغيـره يسلمون صحـة هذا ، وابن سينا وأمثـاله ليس لهم ما ينفون به هذا إلا ما ينفون به الصفات ، وقولهم في نفي الصفات في غاية الفساد .

وأيضًا فيُقال : الذي دل على امتناع التسلسل في تمام التأثير هو التأثير المطلق ، وذلك لا يدل على قدم شيء من العالم .

وقد يقول الفلاسفة للمتكلمين : فهذا لازم على أصلكم.

فإذا قالوا لهم ذلك أمكن أن يُجاب عن هؤلاء المتكلمين بأن التسلسل إما أن

يكون ممتنعًا ، وإما أن يكون ممكنًا . فإن كان ممتنعًا بطل قولكم بقدم العالم ودوام حركة الفلك ، وإذا بطل قولكم بطلت الحجة الدالة عليه بطريق الأولى ، فإن القول الباطل لا يكون عليه دليل صحيح . وإن كان التسلسل ممكنًا بطلت هذه الحجة ، فثبت بطلان هذه الحجة على التقديرين .

### مقالة ابن الميثم وابن سينا والسمروردي وغيرهم من العلاسعة :

فإن قيل : أبو علي ابن الهيشم ، وابن سينا ، والسهروردي ، وأمث الهم إنما ذكروا هذه الحجة على من يثبت ذاتًا معطّلة عن الفعل لم تفعل ، ثم فعلت من غير حدوث سبب . فقالوا : نحن نعلم بضرورة العقل أن الحادث بدون سبب حادث محال . فإذا قلت : حدث بسبب حادث ، فالقول في الأول كالقول في الثاني ، فيلزم حدوث الحادث بلا سبب ، وأيضًا ، فإن الحجة مبنية على امتناع التسلسل في المؤثرات ، وهذا متفق على امتناعه بين العقلاء .

#### الرد عليهم من وجوه :

قيل: أولاً: الحجة المذكورة لا تتضمن لا هذا ولا هذا ، وإنما هي مسبنية على المتناع التسلسل في الآثار الصادرة عن الواجب الوجود ، والفلاسفة تجوّز هذا .

وحقيقة الأمر أن هؤلاء المتفلسفة ادّعوا قدم الأفلاك وغيرها من الأمور المعيّنة ، ومنازعوهم قالوا : بل نوع الفعل والمفعول ممتنع في الأزل .

فاحتسج أولئك بامتناع أن يصير فاعلاً من لم يكن فاعلاً بدون سبب حادث ، والحادث لا يحدث إلا بضاعل ، ولا فاعل . فكان تقدير الكلام : لا يكون فاعلاً حتى يصير فاعلاً .

وهذا دَورٌ من وجه، وتسلسلٌ من وجه، وهو تسلسل في نسفس كونه فاعلاً، فهو من التسلسل في المؤثرات، لكنه دَورٌ في شيء واحد، وتسلسلٌ في شيء واحد، مثل أن يقال: هذا لا يكون حتى يكون، ولا يكون حتى يكون، فإنه باعتبار نفسه شيء واحد، وباعتبار تعدد الاكوان دورٌ، وتسلسل في أمور، ثم إن جعل الكون الثالث هو الأول كان دورًا، وإن جَعله غيره كان تسلسلاً. ولذلك إذا قيل: لا يفعل

وأما إذا قيل: لا يفعل فعلاً حتى يفعل فعلاً آخر لم يكن نوع الفاعلية حادثًا بل أعيانها ، وهذا فيه النزاع المشهور ، والفلاسفة تجوّز مثل هذا ، وهو لا يستلزم قدم شيء من العالم ، ولا يلزم أن يكون تأثيره في شيء معين ازليًّا .

### الثاني:

وقيل : ثانيًا : أما كلام ابن سينا وإخوانه فباطل من وجهين :

أحدهما : أن يُقال له : قولك يستلزم حدوث الحوادث بلا محدث لها ، فجواز حدوثها عن مؤثر قديم بلا سبب حادث ، إن كان باطلاً فقولكم أبطل منه ، وإن كان قولكم محكنًا فهذا أولى بالإمكان .

فالقول الذي فررتم إليه شرٌّ من القول الذي فررتم منه ، إذ قولكم يتضمن أن المؤثر التام الأزليّ صدرت عنه الحوادث بلا حدوث شيء فيه ولا منه ، مع كون المؤثر التام لا يتخلف عنه شيء من مفعولاته .

الوجه الثاني : أن يُقال : إن هذه الحجة إنما تتضمن أن الفاعل لم يزل فاعلاً ، ليس فيها ما يدل على أنه علّة تامة في الأزل ، ولا على أن شيئًا من العالم قديم - لا الأفلاك ولا غيرها .

فإذا كان كذلك ، فليس فيـها ما يدل على مطلوبه ، وإنما يدل على بطلان قول من يجعل الفاعل صار فاعلاً بعد أن لم يكن بلا سبب أصلاً .

لكن هذا قــول طائفـة من أهل الكلام الــذي ذمّه السلف والأئمـة ، ليس هذا القول معروفًا عند سلف المسلمين وأئمة الدين ، فضلاً عن الأنبياء والمرسلين .

وليس في بطلان هذا القول – إن بطل – إثبات قدم العالم ولا شيء منه ، بل إنما يدل على بطلان ما يقوله أهل الكلام المبتدع ، كالمعتزلة ومن سلك سبيلهم ، وهذا عمّاً يتبين به أن أدلة العقول موافقة لما جاء به الرسول ﷺ .

وما يبين فساد قول هؤلاء القائلين بقدم العالم عن الموجب بالذات أن يقال: إما أن يكون مجرد ذاته هي الموجب للعالم، أو هي متوقفة على أمر آخر، فإن كان الأول لزم قدم كل شيء في العالم ودوامه بقدم الموجب ودوامه، فإنه إذا لم يكن هنا إلا مؤثر تام قديم مستلزم لأثره لزم أن يكون أثره قديمًا معه بقدمه، وهو مكابرة للحس، وإن كان تأثيره موقوفًا على غيره كان هذا مع بطلانه بالاتفاق مبطلاً لقولهم بقدم العالم.

وأن يقال : ذلك الغير : إن كان قديمًا واجبًا معه ، ومجموعهما هو العلّة التامة لزم قدم الآثار بقدمهما ، فسواء فُرض المؤثر القديم الموجب واحدًا أو عددًا ، متى قيل : إنه موجب بذاته في الأزل ، لزم حصول جميع موجبه في الأزل ، فيلزم ألا يحدث شيء ، وهو مخالف للعيان ، وإن قيل : إن تأثيره موقوف على حادث غيره ، كان القول في حدوث ذلك الحادث كالقول في غيره ، فيمتنع صدوره عنه .

فتبين أنه يلزمهم كون الحوادث لا محدث لها كيفما داروا ، ويلزمهم أيضًا ألا يكون واجبًا بذاته ؛ لأن الواجب بذاته لا بد أن يكون غنيًا عن غيره من كل وجه ، فإذا افتقر في فعله إلى غيره لم يكن غنيًا من كل وجه ، لا سيما إذا كان فعله من لوازم ذاته ، وكان ذلك موقوقًا على غيره ، كان لوازم ذاته موقوقًا على غيره ، ووجود الملزوم بدون اللازم محال ، فيكون وجود ذاته موقوقًا على ذلك الغير ، وما كان كذلك لم يكن واجبًا بنفسه ، فكان قولهم مستلزمًا لكونه غير واجب بنفسه ، وكونه غير مبدع لشيء لا بالإيجاب ولا غيره .

وأيضًا ، فإذا كانت ذاته غير كافية في الإحداث كانت مفتقرة في الإحداث إلى أمر عدمي لامتناع حدوث الحوادث عن غيره ، وإذا كان افتقاره إلى موجود غيره متنعًا، فافتقاره إلى المعدوم أولى بالامتناع ، ولأن المعدوم لا يكون مؤثرًا ولا جزءًا من المؤثر في الوجود .

وأيضًا ، فهم يزعمون أنهم قالوا بقدم العالم نفيًا للشركة عن الله ؛ لأنه إذا كان فعله مجرّد ذاته مستقلاً بالفعل لزم قدم الفعل ، وإذا كان حادثًا كان موقوفًا على غده .

فيـقال لهم: بل قـولكم: إن فعلـه متوقف عـلى غيره؛ لأن الحـوادث التي تحدث ليست ذاته موجبة لها؛ لامتناع كون الذات القديمة الموجبة بذاتها لآثارها موجبة للحوادث، فلا يكون ممكنًا من فعل الحوادث إلا بشريك.

# القائلون بالحدوث لهم قولان :

وأما القائلون بالحدوث فلهم قولان:

أحدهما: قول من يقول: الأول لم يزل فاعلاً للحوادث شيئًا بعد شيء ، فعلى هذا تكون ذاته مستلزمة للفعل ، مع كون الأفعال والمفعولات حادثة شيئًا بعد شيء ، ليس فيها ما هو قديم ، ومن غير أن يكون له شريك ، وإذا كان فعله للثاني موقوفًا على فعله الأول ، مع أنه هو فاعل للجميع لا يفتقر في ذلك إلى غيره لم يكن في ذلك مفتقراً إلى شيء غيره .

والقول الثاني: قول من يقو: إنه فعل بعد أن لم يكن فاعلاً. فهؤلاء يقولون: إن إنه فعل لمجرد قدرته ، أو لقدرته ، أو لمشيئته، أو قدرته وداعيه، لا يقولون : إن فعله متوقف على موجود غيره ، وإذا قالوا : إنه موقوف على انقضاء الأول، لم يكن هذا النقضاد مفتقرًا عندهم إلى سبب وجوديّ.

فتبيّن أنهم على كل واحد من القولين أبعد عن الشرك من الفلاسفة .

وهؤلاء الفلاسفة ليس معهم قط دليل يدلهم على قــدم شيء من العالم ، ولا أن الخالق قارنه شيء من مخلوقاته ، ولكن غاية مــا معهم أنه لم يزل فاعلاً ، وإثبات نوع الفعل لا يستلزم إثبات فعل معيّن ولا مفعول معيّن .

فقولهم بقدم الأفلاك ، أو مادة الأفلاك ، أو العقول والنفوس ، أو غير ذلك ليس لهم عليه حجة أصلاً .

وقد بسطنا الكلام على هذا في غير هذا الموضع ، وتكلمنا على جميع ما ذكر في هذا الباب ، وأنه ليس في شيء منها ما يقتضي قدم شيء من العالم ، وهذا منتهى نظر العقلاء في هذا المقام .

# كلام الرازي في خانهة كتاب « الأربعين » :

ولهذا ذكر أبو عبد الله الرازي في خاتمة كتابه المسمّى ﴿ بِالأربِعِينَ ﴾ : المسألة

### ٤٦ ـــــ قاعدة في تحقيق الرسالة وإبطال قول أهل الزيغ والضلالة المسمى « بالصفدية »

الأربعون - وهي خاتمة الكتاب - في ضبط المقدّمات التي يكون الرجوع إليها في إثبات المطالب العقلية ، وخمتم ذلك بأن قال : « واعلم أن هنا مقدمتين يفرّع المتكلمون والفلاسفة أكثر مباحثهم عليها .

المقدمة الأولى: مقدمة الكمال والنقصان ، كقولهم: هذه الصفة من صفات الكمال ، فيجب إثباتها لله عز وجل ، وهذه الصفة من صفات النقصان فيجب نفيها عن الله عز وجل » .

وقال : « وأكثر مذاهب المتكلمين مفرَّعة على هذه المقدّمة »(١) .

إلى أن قال : « وأما المقدمة الشانية فهمي مقدمة الوجوب والإمكان . وهذه المقدمة في غماية الشرف والعلو ، وهي غاية عمقول العقلاء . قالسوا : الموجود : إما واجب ، وإمما ممكن ، والممكن لا بعد له من واجب ، وذلك السواجب لا بد وأن يكون واجبًا في ذاته وفي صفاته ، إذ لو كان ممكنًا لافتقر إلى مؤثر آخر » (٢) .

وتكلم على المقدمة الأولى ، قال : « والمقدمة الثانية : وجوبه في جميع صفاته السلبية والثبوتية ، قالوا : والدليل على أن الأمر كذلك أن ذاته إن كفّت في تحقق تلك الصفة وجب دوامها بدوام الذات ، وإن لم تكف افتقرت ذاته في تلك الصفة إلى أمر آخر ، ولا بد في الآخر من الانتهاء إلى الواجب بذاته ، فيعود ما ذكرناه من أنه يلزم من دوام ذاته دوام تلك الصفة » (٣) .

قال : « ثم إن الفلسفي يقول : ما لأجله كان مؤثراً في غيره : إما أن يكون هو ذاته أو لوازم ذاته ، فيلزم من دوام ذاته دوام مؤثريته ، ودوام أثره . والمتكلم يقول: لما وجب في الفعل أن يكون مسبوقًا بالعدم لزم أن يُقال : إنه أوجد بعد أن لم يكن موجداً . فالفليسوف يستدل بحال المؤثر على حال الأثر ، والمتكلم يستدل بحال الأثر على حال المؤثر ، وهي المعركة الكبرى والطامة العظمى في هذا الموضع (3) .

<sup>(</sup>١) انظر : كتاب الأربعين لفخر الدين الرازي (ص ٤٨١) .

<sup>(</sup>٢) انظر : كتاب الأربعين لفخر الدين الرازي (ص ٤٨٢) .

<sup>(</sup>٣) انظر : كتاب الأربعين لفخر الدين الرازي (ص ٤٨٢ ، ٤٨٣) .

<sup>(</sup>٤) انظر : كتاب الأربعين لفخر الدين الرازي (ص ٤٨٣) .

#### التعليق عليه:

قلت: مقدمة الكمال والنقصان أشرف من مقدمة الوجوب والإمكان ، كما قد بُسط في غيير هذا الموضع . والمقيصود هنا أنه لقائل أن يتقول : كيل من المتكلم والمتنفسف لو أعطي تمام الهداية لعلم أن ما دل عليه العقل موافق لما أخبرت به الرسل، ولما دل عليه الدليل الآخر العقلي ، فإن أدلة العقول لا تتناقض في نفسها ، ولا تناقض ما أخبرت به الرسل .

# قول الغيلسوف يلزم من دوام ذاته دوام التأثير في شيء معين :

فيقال للمتفلسف: أتعني بقولك: يلزم من دوام ذاته دوام مؤثريَّته في شيء معيّن، كالأفلاك أو غيرها؟ وكذلك تعني أنه يلزم دوام أثر معين كالأفلاك أو غيرها، أو تعني به دوام مؤثريته في كل شيء؟ أم تعني دوام مطلق التأثير والأثر؟

#### الرد عليه :

فإن عنيت الأول لم يكن قولك صحيحًا من وجوه :

أحدها: أن هذا الدليل لا يستلزم دوام تأثير في أثر معين ، وإنما يستلزم دوام مطلق التأثير ومطلق الآثر .

وعلى هذا التقدير فإذا قيل: لم يزل الله موصوفًا بصفات الكمال ، حيًّا متكلمًا إذا شاء ، فعّالاً أفعالاً تقوم به ، أو مفعولات محدثة شيئًا بعد شيء أعطي هذا الدليل موجبه ، ولم يلزم من دوام النوع دوام كل واحد من أعيانه وأشخاصه ، ولا دوام شيء منها كما تقوله أنت في حركات الفلك والحوادث الأرضية ، فإنك تقول : نوع الحوادث دائم باق لا أول له ، فليس فيها شيء بعينه قديم ، فهي كلها محدثة ، وإن كانت الأحداث لم تزل . وإذا قلت مثل هذا في فعل الواجب كنت قد وفيت بموجب هذا الدليل ، ولم تخالف شيئًا من أدلة العقل ولا الشرع .

الوجه المثاني: أن يُقال: لو كان موثريّته في شيء معين من لوازم ذاته دون غيره من الموجودات لم يكن التأثير في غيره من لوازم ذاته ، فيلزم أن يكون من التأثير ما ليس من لوازم ذاته في الأزل ، فكان من التأثير ما هو حادث ليس بقديم ،

وحيتئذ فإن كان ذلك بدون أن تقوم بذاته أمور متعاقبة أمكن أن يقال ذلك في جميع العالم ، فلا يكون شيء منه قديمًا، وإن كان لا بد من قليام أمور متعاقبة أمكن أن يكون كل ما صدر عنه حادثًا بعد أن لم يكن بهذا السبب من غير قدم شيء من العالم.

الوجه الثالث: أن كون الفاعل فاعلاً لشيء مع كونه قديمًا بقدمه جمع بين النقيضين ، كما ذكره المتكلمون ، وأما كون الموجب لكونه فاعلاً ذاته ولوازم ذاته ، فذلك لا يقتضي أن يكون فاعلاً لشيء معين، كما لا يقتضي أن يكون فاعلاً لكل شيء .

# دهام مؤثريته في كل شيء ، والرد عليه :

وأما إن أريد مؤثريت في كل شيء ، فيقال : محال أن يكون اللازم دوام مؤثريت التامة وأثره كله . فإن هذا لو كان حقًا لم يحدث شيء في هذا العالم ، فحدوث الحوادث دليل على أنه لا يلزمه آثاره كلها ، وليست المؤثرية التامة المستلزمة الآثار ثابتة في الأزل ، بل تحدث عنه الآثار . فيكون مؤثرًا في هذا الحادث ثم في هذا الحادث ، وقد تقدّم أنه لو لزم دوام الآثار لم يكن في العالم تغير أصلاً .

### (دوام مطلق التاثير والرد عليه ١٠

وإن قلت : بل اللازم دوام مطلق التــاثير . فيــقال : ليس في هذا ما يقــتضي قدم شيء من العالم ، بل كونه فاعلاً للشيء يقتــضي كون المفعول له مسبوقًا بالعدم ، ودوام كونه فاعلاً لا يناقض ذلك .

وحينئذ ، فليس مع الفلسفيّ ما يوجب قدم شيء من العالم .

# مقالة المتكلم : إنه أوجد بعد أن لم يكن موجداً ، والرد عليه :

وأما قول المتكلم : ﴿ لَمَّا وجب في الفعل أن يكون مسبوقًا بالعدم لزم أن يُقال : إنه أوجد بعد أن لم يكن مُوجدًا ﴾ .

فيـقال له : أوَجبَ في كل مفعـولٍ معين وكـل فعل معـين أن يكون مسـبوقًا بالعدم، أم أوَجب في نوع الفعل ؟

فإن قلت بالأول فلا منافاة بين أن يكون كل من الأفعال والمفعولات مسبوقة بالعدم مع دوام نوع المؤثريــة والأثر ، وإذن ما دلّ عليه دليل العــقل لا يناقض ما دلّ عليه ذلك الدليل الآخر العقليّ . ومن اهتدى في هذا الباب إلى الفرق بين النوع والعين تبين له فصل الخطأ من الصواب، في مسألة الأفعال ومسألة الكلام والخطاب.

واعلم أن أولي الألبـاب هم سلف الأمة وأثمـتهـا المتبعـون لما جاء به الكــتاب بخلاف المختلفين في الكتاب ، المخالفين للكتاب ، الذين قيل فيهم : ﴿وَإِنَّ الَّذِينَ اخْتَلَفُوا فِي الْكِتَابِ لَفِي شِقَاقٍ بَعِيدٍ ﴾ [البقرة: ١٧٦].

وحينتــذ فالرب تعــالى أوجد كل حادث بعــد أن لم يكن موجــداً له ، وكل ما سواه فهو حادث بعد أن لم يكن حادث : ولا يلزم من ذلك أن يكون نفس كماله الذي يستحقه متجددًا ، بل لم يزل عالمًا قادرًا مالكًا غفورًا متكلمًا كما شاء ، كما نطق بهذه الألفاظ ونحوها الإمام أحمد وغيره من أثمة السلف.

#### اعتراض ، والرد عليه :

فإن قال : إن نوع الفعل يجب أن يكون مسبوقًا بالعدم .

قيل له : من أين لـك هذا ، وليس في الكتاب والسنة مـا يدل عليه ، ولا في المعقول ما يرشد إليه ؟ وهذا يستلزم أن يصير الرب قادرًا على نوع الفعل بعد أن لم يكن قادرًا عليه ، فإنه إن لم يزل قادرًا أمكن وجود المقدور ، فإن كان المقدور ممتنعًا ثم صار ممكنًا صار الرب قادرًا بعد أن لم يكن، وانتقل الفعل من الامتناع إلى الإمكان من غير حــدوث شيء ولا تجدده ، فإن الأزل ليس هو شيئًا معــينًا ، بل هو عبارة عن عدم الأوَّلية ، كـما أن الأبد عبارة عن عدم الآخريَّة ، فـما من وقت يُقدَّر إلا والأزل قبله لا إلى غاية ، كما قال النبي عليه في الحديث الصحيح : « أنت الأول فليس قبلك شيء ، وأنت الآخر فليس بعدك شيء ، وأنت الظاهر فليس فوقك شيء ، وأنت الباطن فليس دونك شيء ،<sup>(۱)</sup> .

<sup>(</sup>١) تقلم تخريجه .

# مقالة الرازي في السر المكتوم :

وعما ينبغي أن يُعلم ، أن الرازي وأتباعه مضطربون في هذه الحجة وأمثالها ، فتارة يكونون مع أهل الكلام ، وثارة يكونون مع الفلاسفة ، ولهذا يحتج بهذه الحجة في كتابه الذي صنفه في السحر ودعوة الكواكب وعبادة الأصنام المبنية على ذلك ، وقال فيه : « هذا ملخص ما وصل إلينا من علم الطلسمات والسحريات والعزائم ودعوة الكواكب ، مع التبرى عن كل ما يخالف الدين ويثلم اليقين ) .

قال في المقالة الأولى: « في تقرير الأصول الكلية لهذا العلم »: « وفيه فصول: الفصل الأول: في تحديد الطّلسمات وتحقيق الكلام فيسها على الوجه الكليّ: الطّلسم علم بأحوال تمزيج القوى الفعّالة السماوية والقوى المنفعلة الأرضية لأجل التمكن من إظهار ما يخالف العادة والمتع مما يوافقها ».

قال: ﴿ وَتحقيق الكلام فيه يستدعي بيان مقامين ، أحدهما : إثبات القوى الفعّالة السماوية ، وتقريره : أن الحوادث الحادثة في هذا العالم العنصري لا بد لها من أسباب ، وأسبابها إما أن تكون حادثة ، وإما أن تكون قديمة ؛ فإن كانت حادثة افتقرت إلى أسباب أخرى ولزم التسلسل ، وذلك محال ؛ لأن السبب المؤثر لا بد وأن يكون موجوداً مع الأثر ، فلو كان المؤثر في وجود كل حادث حادثاً آخر لا إلى نهاية ، لزم حصول تلك الأسباب والمسببات التي لا نهاية لها دفعة واحدة لكن ذلك محال ؛ لأن ذلك المجموع عكن وحادث بمجموعه ، وبكل واحد من أجزائه ، وكل محدث فله سبب مغاير له ، فإذن ذلك المجموع مفتقر لمجموعه ولكل واحد من أجزائه [...](۱) أجزاء ذلك المجموع ليس بمكن ولا حادث، فيأذن ثبت انتهاء جميع المكنات إلى موجود واجب الوجود، فقد بطل القول بالتسلسل .

وإذا ثبت انتهاء جميع الممكنات والمحدثات إلى سبب قديم واجب الوجود ، فنقول : ذلك القديم إما أن يكون كل ما لا بد منه في مؤثريّته حاصلاً في الأزل ، أو ليس كذلك ، ويدخل في هذا الحادث في

<sup>(</sup>١، ٢) كشط في الأصل.

هذا الحين ؛ لأن خلقَه فيــه أصلح من خلقه في حين آخر ، ولأن خلقه كــان موقوفًا على حضور وقت معين أو محقق أو مقدّر ، فإنه على جميع هذه الأقوال ، صح القول بأن كل ما لابد منه في مؤثريته في حدوث ذلك الحادث ما كان حاصلاً في الأزل ، فأما إن قلنا : إن كل ما لا بد منه في هذه المؤثرية كان حاصلاً في الأزل لُزم أن يكون الأثر واجب الترتيب عليه في الأزل، لأن الأثر لو لم يكن واجب الـترتيب عليه فهو إما ممتنع الترتيب عليه، وإما ممكن الترتيب عليه؛ فإن كان ممتنع الترتيب عليه فليس هو بمؤثر أصلاً، وقد فرضناه مؤثرًا ، هذا خلف .

وإن كان محكن الترتيب عليه ومحكنًا أن لا يترتب عليه أيضًا ، فلنفرضه تارة مصدرًا لذلك الأثر بالفعل ، وأخرى غيــر مصدر له بالفعل ، لأن كل ما كان ممكنًا لا يلزم من فرض وقوعه محال ، وامتياز الحين الذي صار المؤثر فيه مصدر الأثر بالفعل عن الحين الذي لم يصر كذلك ، إمّا أن يـتوقف على انضمام قيـد إليه أو لا يتوقف، فإن توقف لم يكن الحاصل قبل انضمام القيد إليه تامًّا في المؤثريَّة ، وقد فرضناه كـــــذلك ، هذا خلف ، وإن لم يتوقــف فقــد ترجّح المكن من غــير مــرجح البتــة ، وتجويزه يسد باب الاستدلال بالممكن على المرجّح .

وأما إن قلنا : إن كل ما لا بد منه في المؤثريّة ما كـان حاصلاً في الأزل ، فإن استمر ذلك السبب أبدًا وجب ألا يصير البتة مؤثرًا ، لكنّا فرضناه مؤثرًا فيما لا يزال، هذا خلف.

فإن كان بسبب نقلنا الكلام إلى كيفية حدوثه ويلزم التسلسل .

فهو على وجهين : أحدهما : أن يكون التسلسل واقعًا في أسباب ومسببات يكون مجموعها موجودًا دفعة واحدة ، وذلك مما أبطلناه . الثاني: أن يكون التسلسل واقعًا على وجه يكون واحد منها مسبوقًا بآخر لا إلى بداية .

وأول ذلك هو المتمين ، فإنه لما بطل جسميع الأقسام إلا هذا القسم تعين هو للمصير إليه ، وتقريره أن يُقال : ذلك المؤثر القديم الواجب لذاته فيَّاض أيضًا لذاته ، إلا أن كل حادث مسبوق بحادث آخر ، حتى يكون انقضاء المتقدم شرطًا لفيضان المتأخر عنه ، وبهذا الطريق يصير المبدأ الأول مبدأ الحوادث المتغيرة . قالوا: ولهذا مثال في الحركات الطبيعية وفي الحركات الإرادية . أما الحركات الطبيعية فلأن المدرة المرمية إلى فوق تعود بسب ثقلها إلى الأرض ، فالموجب لتلك الحسركة من أول المسافة إلى آخرها هو ذلك الشقل ، إلا أن ذلك الشقل إنما أوجب انتقال الجسم من الحيز الثاني إلى الحيز الثالث ؛ لأن الحركة السابقة أوصلته إلى الثاني، فكان حصول الجزء الأول من الحركة وانقضاؤه شرطًا لإمكان أن يصير ذلك الثقل مؤثراً في حركة الجسم من الحيز الشاني إلى الحيز الشائث ، وهكذا القول في جميع الأجزاء التي في الحركة .

وأما في الحركة الإرادية فلأن من أراد الذهاب إلى زيارة صديق له ، فتلك الإرادة هي المؤثّرة في حركة البدن من ذلك المكان إلى مكان ذلك الصديق ، إلا أن تأثير تلك الإرادة في إيجاد الخطوة الثانية مسبوق بحصول الخطوة الأولى وانقضائها ، وعلى هذا الطريق ، فإن كل خطوة سابقة فهي شرط لإمكان تأثير تلك الإرادة في حصول اللاحقة ، وعلى هذا الترتيب إلى آخر المسافة .

فشبت أنه لا بد من توسط حركة سرمدية دائمة بين المبدأ الأول وبين هذه الحوادث ، وهذه الحركة الدائمة يمتنع أن تكون مستقيمة، وإلا لزم القول بوجود أبعاد غير متناهية، وهو محال؛ فإذن لا بد من جرم متحرك بالاستدارة، وهو الفلك.

فثبت أن حركات الأفلاك هي المبادئ القريبة للحوادث الحادثة في هذا العالم ، فكان الفلك جرمًا بسيطًا .

والنسب بين صفة الأجزاء المتشابهة متشابهة ، والأمور المتشابهة في تمام الماهية لا يمكن أن تكون عللاً للأمور المختلفة ، فوجب أن تكون في أجرام الأفلاك أجرام مختلفة الطبائع ، وتكون تلك الأجرام بحيث تختلف نسبها وتشكلاتها ، حتى يمكن أن تكون تلك التشكلات هناك مبادئ لحدوث الحوادث المختلفة في هذا السعالم . والأجرام المختلفة الطبائع المركوزة في أجرام الأفلاك هي الكواكب : فثبت أن المبادئ القريبة لحدوث الحوادث في عالم الكون والفساد هي اتصالات الكواكب » .

قال الرازي : « ثم إن القائلين بهذا المذهب – وهم الفلاسفة والصابئة – قالوا بربوبيّة هذه الكواكب ، واشتخلوا بعبادتها ، واتخذوا لكل واحد هيكلاً مخـصوصاً وصنماً معيّناً ، واشتغلوا بخدمتها » وساق الكلام إلى آخره .

## الرد على مقالة الرازي في السر المكتوم :

قلت: فهذا غاية تقرير أصل هؤلاء. ومطلوبهم في هذا التقرير ، وهو مع هذا يدل على نقيض مطلوبهم لمن فهم حقيقة مقدمات هذه الحجة ؛ إن ثبوت المؤثر التام في الأول ممتنع ، فإن الأول ليس وقتًا بعينه ، ولكنه عبارة عن نفي الأوليّة ، وهو الدوام الذي لا ابتداء له ؛ فلو كان لم يزل مؤثرًا تامًّا ، والتام هو المستلزم لأثره، لم يزل كل شيء موجودًا قديمًا ، وهو خلاف المشاهدة ، فعلم أنه صار مؤثرًا في الحوادث بعد أن لم يكن مؤثرًا فيها .

وحينئذ فأذا قيل: لم يزل مؤثرًا في حادث بعد حادث ، وعني بالمؤثر هذا ، لم يدل هذا على قدم شيء من العالم ، بل هذا يقتضي انقضاء مدة ، وأن المؤثرية المعتربة في حدوث الحوادث ما كانت موجودة من الأزل ، هذا نقيض ما طلبوه في ذلك التقرير ، فإنهم طلبوا أن تكون جميع الأصور المعتبرة في التأثير موجودة في الأول ليكون العالم مقارنًا له ، وقد بينا أن هذا ممتنع ، وأنه يمتنع وجود المؤثر التام في الأول ؛ لأن ذلك يستلزم امتناع حدوث الحوادث كما قرروه هنا .

ونحن نبين بطلان است دلالهم على قدم العالم على هذا التقدير الآخر . فقولهم: « لأن السبب المؤثر لابد وأن يكون موجودًا مع الأثر ، فلو كان المؤثر في كل حادث حادثًا آخر لا إلى نهاية ، لزم حصول تلك الأسباب والمسببات التي لا نهاية لها دفعة واحدة، لكن ذلك محال » .

فيقال: هذا بعينه يدل على حدوث ما سوى الله تعالى ، فإنه لابد عند كل حادث من وجود المؤثّر التام ، فيجب أن تكون مجموع الأمور المعتبرة في تأثير كل حادث موجودة عند ذلك الحادث، وحينتذ فالحادث الأول لابد أن يكون شرطًا في وجود الثاني ، حتى يُوجد بعده سببًا به يصير المؤثر مؤثرًا .

وهؤلاء يقولون: المؤثر القديم باق على حال واحدة، ولكن الحادث الأول شرط في الشاني، فلا يوجبون أن يكون عند كل أمر حادث مؤثره التام موجودا ؛ لأن كل ما يعتبر في التأثير فهو داخل في المؤثر التام، فلا بد أن تكون شروط التأثير موجودة عند التأثير، وهؤلاء يجعلون شرط التأثير سابقًا على وجود الآثر ليس بمقارن

٥٤ ــــــ قاعدة في تحقيق الرسالة وإيطال قول أهل الزيغ والضلالة المسمى « بالصفدية »

له ، فهذا الأصل مما يدل على نقيض قولهم .

وأيسضًا ، قوله : فيإن كان حيدوث الحيادث بسبب لزم التسلسل على وجمه التعاقب، كما ذكره .

فيقال: هذه الحجة تتضمن أن المؤثر القديم الواجب لذاته فيّاض لذاته ، إلا أن كل حادث مسبوق بحادث آخر ، وذلك يقتضي أن يكون هو الذي يحدث الحوادث المتعاقبة ، فتكون صادرة عنه ، فلا يُحدث الثاني حتى يُحدث الأول ، فسإذا كان إحداثه الثاني مشروطًا بإحداثه الأول ، امتنع أن يكون موجبًا بذاته وعلة تامة مستلزمة لمعلولها ؛ لأن الموجب لا يتأخر عنه موجبه ، والعلة لا يتأخر عنها معلولها ، وإذا لم يكن موجبًا بذاته كان فعله لما يفعله بمشيئته وقدرته ، وكان تاثيره في كل واحد من الحوادث حاصلاً بعد أن لم يكن مؤثراً فيه .

وحينئذ فالمحدث لكمال ذلك التأثير لا يجوز أن يكون غيره ؛ لأن كل ما سواه مفعول له ، وإحداثه لذلك الغير هو من جملة إحداثاته ، فسلا يجوز أن يكون ما به صار الخالق فاعلاً مؤثراً هو أمراً يستفيده من غيره ، بل هو بنفسه الخالق لكل شيء، والأفعال المتقدّمة المشروطة في المفعولات المتأخرة هي أفعاله لا أفعال غيره ، فلو كان هو نفسه لم يفعل شيئًا بنفسه بل الحوادث تحدث منفصلة عنه شيئًا بعد شيء ، وهو نفسه لم يفعل بنفسه شيئًا ، لزم آلا تكون تلك الحوادث صادرة عنه ، فإنه كل واحد من أجزاء الحركة حادث ، فلا بد له من سبب حادث ، والمتحرك جسم محكن ، فما يحدث فيه من الأسباب المقتضية للحركة ، كالتصورات والإرادات المتعاقبة هي أيضًا حادثة فيه شيئًا بعد شيء وهو نوع حركة أيضًا ، والفاعل لذلك يمتنع أن يكون علة تامة أزلية موجبة بذاتها لمعلولها ، فإن ذلك لو كان كذلك لم يصدر عنها شيء من تلك الحركات ، والحركات حادثة عكنة ، فلا بد لها من فاعل ، ونفس الجسم الذي هو متحرك دائمًا لا يجوز أن يكون موجبًا بذاته علة تامة في الأزل مستلزمة لمعلولها ؛ فإن من معلولها الحركة التي تُوجد شيئًا بعد شيء ، وتلك لا يكون المسلتزم لها ازليًا، فإنه يلزم أن يكون أزليًا ، وذلك تناقض ، لا سيما مع كشرة الحركات والحوادث فيأنه يلزم أن يكون أزليًا ، وذلك تناقض ، لا سيما مع كشرة الحركات والحوادث واخوادث أنواعها .

فصدور الأمور الحادثة المختلفة عن علة تامة بسيطة مستلزمة لمعلولها ممتنع في بدائة العقول ، سواء صدرت عنه بواسطة أو بغير واسطة .

وهؤلاء يقولون : إن الواجب بذاته بسيط ليس له صفة ثبوتية ولا فعل قائم به ، ويقولون : إنه علة تامّة مستلزمة لمعلولها ، فكان لازم قولهم : أنه لا يصدر عنه إلا واحد بسيط قديم ، وكذلك عن الصادر عنه ، فلمّا تيقن وجود الكثرة المختلفة الحادثة كان هذا مناقضًا لقولهم . وفضلاؤهم معترفون بهذا ، كما بُسط الكلام عليهم في غير هذا الموضع .

وهذا الكلام يدل على أمور تـدل على امتناع حدوث الحـوادث عن علة تامة ، فإن قـولهم بحدوثها عن علة تامة قـول باطل كيـفمـا كان ، ويدل على أن مـحدث الحوادث لا يكون إلا فاعلاً تقوم به الأفعـال ، وكما أنه يدل على إبطال حجتهم على القدم فيدل أيضًا على حدوث العالم من وجه آخر.

وذلك أن يقال: العالم كله بما فيه من الأجسام والأعراض والعقول والنفوس إن قُدر أنها خارجة عن الأجسام والأعراض ، بل كل ما سوى الله تعالى ، إما أن يكون خاليًا عن الحوادث المتعاقبة ، كالجسم الساكن ، وإما أن يكون متضمنًا لها ، كالجسم المتحرك . وكلٌّ من الأمرين يمتنع قدمه ؛ لأنه لو كان شيء من العالم قديمًا لكان صادرًا عن موجب بالذات وعلة نامة أزلية باتفاق العقلاء ، وهو معلوم بالدليل العقليّ، فإنه إذا كان قديمًا فإن كان فاعله فاعلاً بغير قدرة ومشيئة فهو موجب بذاته ، وإن كان فاعلاً بقدرته ومشيئته ، فإن كان الفاعل بالقدرة والاختيار لا يقارنه شيء من مفعولاته امتنع أن يكون مفعوله مقارنًا له ، فامتنع قدم مفعوله ، وإن قيل : إنه يمكن أن يقارنه شيء من مشيئته وقدرته .

والمقصود أن العالم لو كان قديمًا للزم أن يكون فاعله مستلزمًا له ، لا يجود أن يكون فاعله ممن يتراخى عنه مفعوله . فإن الفاعل لا يدخلو من ثلاثة أقسام : إما يجب اقتران مفعوله به؛ وإما أن يجب تأخر مفعوله عنه؛ وإما أن يجوز فيه الأمران . فلو كان العالم قديمًا لم يجز أن يكون فاعله عن يجب أن يتراخى عنه مفعوله ؛ لأن

ذلك جمع بين النقيضين ؛ كيف يكون مفعوله قديمًا ازليًا ، ويكون متأخرًا عنه حادثًا بعد أن لم يكن ؟

فتعيّن أن يكون ف اعله إما أن يجب اقتران مفعوله به ، وإما أن يجوز فيه الأمران ، والثاني باطل أيضًا ، فإنه إذا جاز أن يقترن به المفعول وجاز ألا يقترن ، كان وجوده المفعول ممكنًا ، والممكن لا يترجح أحد طرفيه على الآخر إلا بمرجح ، والقول في هذا المرجح كالقول في غيره ؛ إن كان فاعله مستلزمًا له كان مقارنًا له ، فيلزم مقارنة الأول له ، فيإن لم تجب مقارنته له كان ممكنًا مفتقرًا إلى مرجّح آخر ، وهلم جرًا ، فلا بد أن ينتهي الأمر إلى مرجح تام مستلزم لمفعوله .

فتين أن العالم لو كان قديمًا للزم أن يكون مبدعه مرجّعًا تامًا مستلزمًا لمفعوله ، سواء عبر عنه بالعلة التامة ، أو المؤثر التام ، أو المرجح التسام ؛ وسواء قسيل : إنه يفعل بدون قدرة وإرادة ، أو بقدرة وإرادة مستلزمة لمرادها ، أو غير ذلك من الأمور التي يجب معها أن يكون صادرًا عن فاعل مستلزم لمفعوله ، وإذا كان قدمه مستلزمًا للمؤثر التسام ، فوجود المؤثر التام في الأزل عمتنع ، وذلك لأن أثره إن كسان خاليًا عن الحوادث وأثر أثره كذلك لزم ألا يكون في العسالم شيء من الحوادث ، وهسو خلاف الحسر ، سواء قسيل : إن ذلك الأثر هو العقسول التي لا حركة فسيها ، أو قيل : هو أجسام ساكنة .

فعلى التقديرين إذا كان الصادر عنه لا حادث فيه ، لزم أن يكون الصادر عن الصادر لا حادث فيه ، وإلا لزم صدور ما فيه الحوادث عمّا لا حوادث فيه ، وهذا الصادر لا حادث فيه ، وإلا لزم صدور ما فيه الحوادث ، وهذا أيضًا عتنع ؛ لأن الله الثاني ، وهو أن يكون أثره متضمنًا للحوادث ، وهذا أيضًا عتنع ؛ لأن تلك الحوادث هي أيضًا من الصادر عنه ، وأما أن يقال : هي لازمة لذلك المحل أو عارضة له حادثة بعد أن لم تكن ، وكلاهما عتنع . أما الثاني فلأن حدوثها بعد أن لم تكن هو أمر حادث ، فلا بد له من سبب حادث ، والتقدير أن الفاعل لم يحدث عنه سبب حادث ، فامتنع ابتداء الحوادث بلا سبب حادث .

وإن قيل: إنه مستلزم للحوادث ، وهو قولهم ، كما في الفلك .

قيل: ما كان مستلزمًا للحوادث امتنع وجوده بدونها ، فسالمبدع له لابد أن يبدع

الحوادث اللازمة له ، التي هي شرط في وجوده ، والعلمة التامة يمتنع أن يصدر عنها حادث ، فإن العلة التامة الأزلية معلولها معها قديم ، والحادث لا يكون قديمًا .

وإن قيل: صدر عنها حادث بعد حادث ، لم يكن في الأزل علة تامة لشيء ، بل هي علة تامة لكل حدث حال حدوثه ، فتبين أن العلة التامة الأزلية لا يصدر عنها لا حادث معين ولا نوع الحوادث .

وإن قيل: هي علة تامة للنوع .

قيل: النوع لا يوجد إلا متعاقبًا ، فيكون تمامها متعاقبًا لا ازليًا ، وذلك إنما يكن بما يقوم بها شيئًا بعد شيء ، فإما أن يكون تمامها لمفسعولها من غير فعل يقوم بها فهو متنع ، وهو مستلزم لأن يكون المخلوق مؤثرًا في الخالق بدون فعل يقوم بالخالق يؤثر به في المخلوق .

وأيضًا فصدور الحـوادث والمختلفات عن بسيط لا يقوم به فـعل ولا صفة ممتنع في بدائه العقول .

وأيضًا ، فمقارنة المفعول لفاعله ممتنعة .

وأيضًا ، فإن الحادث متـأخر ، والعلة التامة لا يتأخر عنهـا معلولها ، وإذا كان صــدور الحوادث اللازمـة – التي هي شــرط – ممتنعًا ، وصــدور الملزوم بدون اللازم ممتنع ، امتنع صدور العالم كله – لازمه وملزومه – وهو المطلوب .

ونكتة الدليل أن قدم العالم لا يكون إلا مع كون المبدع موجبًا بذاته ، وصدور الحوادث عن الموجب بذاته ممتنع ، فصدور العالم عن الموجب بذاته ممتنع ، فصدور العالم عن الموجب بذاته ممتنع ، فالقول بالعلة التامة يقتضي بطلان القول بقدم العالم المستلزم للحوادث، وإنما كان القول بذلك ممكنًا لو كان المعلول غير مستلزم للحوادث وغير قابل للحوادث ، وإن كان ذلك ممتنعًا من وجه آخر كامتناع مقارنة المفعول لفاعله .

يوضح هذا أنه : إذا قال القائل : قد يكون علة تامة للأفلاك ، وليس علة تامة لحركات الأفلاك ، بل يصدر عنه شيء بعد شيء .

قيل : صدورها شيئًا بعد شيء عن علة تامة ممتنع ، فلا بد أن يكون قد قامت به

أحوال أوجبت حدوث تلك الحركات ، فلا يكون علة تامة لشيء من الحركات ، وإذا لم يكن علة تامة لل يستلزم الحركات ؛ لأنه إذا كان علة لها بدون الحركات لزم أن تكون مقارنة له خالية عن الحركات ، والتقدير أنها مستلزمة للحركات ، فيلزم اجتماع النقيضين .

وإن قيل: إنه يستلزم حركة واحدة منها .

قيل: الحركات الدائمة الأزلية لا يتعين فيها شيء دون شيء ، بل لم تزل ولا تزال أفرادها متعاقبة ، فيمتنع أن يكون علة تامة لواحد منها دون الآخر في الأزل ، مع أنه ليس فيها شيء أزلي بعينه ، ويمتنع أن يكون علة تامة لجميعها في الأزل لامتناع وجودها في الأزل ، فامتنع أن يكون علة تامة لشيء من الحركات الأزلية ، فالحركة التي توجد شيئًا بعد شيء يمتنع أن تكون صادرة عن علة تامة أزلية كيفما قُدر الأمر، فإذا كان القديم مستلزمًا للحركة : إما لحركة فيه كالفلك ، وإما لحركة لازمة له معلولة ، كما يقولونه في العقل ، امتنع أن تكون العلة الموجبة موجبة له دون الحركة اللازمة ، وامتنع أن يكون موجبًا لله على التقديرين ، فامتنع قدم العالم أو شيء من العالم ، وهو المطلوب .

وهذا برهان شريف على حدوث ما سوى الله مطلقًا، وهو مبني على المقدمات الصحيحة التي تسلّمها الفلاسفة وغيرهم ؛ فإن الموجب بالذات لابد أن يقارنه موجبه بالاتفاق .

وأما الفاعل بالاختيار فهل يجب مقارنة مراده لإرادته ، أو يمتنع ذلك فيها ، أو يجوز الأمران ، على ثلاثة أقوال للناس .

وعلى كل تقدير فيانه يجب حدوث كل ما سوى الله أيضًا ، فيانه إن قييل بوجوب مقارنة مراده له امتنع أن تكون إرادته ليشيء معين أزلية ، فإنه يكون مستلزمًا له في الأزل ، ويكون القول فيه كالقول في الموجب بالذات ، وقد تبين امتناع الموجب بالذات في الأزل ، فيمتنع أن يكون شيء من مراده أزليًا .

فإن قيل بوجوب تـاخر مفعوله لزم حدوث مراده ؛ وإن قسيل يجواز الأمرين ، فحدوث المراد بعد أن لم يكن يـقتضي سببًا حادثًا ، والقول فـيه كالقول في الأول ،

فامتنع حدوث شيء عنه إلا بسبب حادث ، وحـدوث الحادث عن إرادة أزلية مستلزمة لمرادها ممتنع ، وقدم العالم بدون إرادة أزلية مستلزمة لمرادها ممتنع ، فثبت حدوثه .

وحاصل الأمر أن مقارنة المراد للإرادة : إن قيل إنها واجبة ألحقت بالقسم الأول ، وإن قيل بأنها ممتنعة اقتضت حدوث العالم .

وأما القول بأنه يمكن مقارنة مفعوله له ، ويمكن تأخره عنه في الواجب الوجود، فهذا لم يقله طائفة معروفة ؛ لأن المعتزلة الذين يقولون: إن الممكن لا يقف على المرجّح التام المستلزم لمقتضاه ، بل يكفي فيه القادر الذي له أن يرجّح والا يرجّح، يقولون : إنه يجب تأخير مفعول القادر عن الأزل .

وأما من يقول: إن الممكن يقف على المرجح المستلزم لمقتضاه ، كما هو قول أكثر الناس من أهل الكلام والفلاسفة وغيرهم ، فهؤلاء يمتنع عندهم أن يكون الفاعل يمكن أن يوجد فعله وأن لا يوجد ، ويكون فاعلاً مع إمكان الطرفين ، بل إن تمت أسباب الفعل وجب المفعول ، وإن لم تتم أسبابه امتنع المفعول ، فما شاء الله كان وما لم يشأ لم يكن ، والممكن باعتبار غيره إما واجب بغيره أو ممتنع لغيره ، فإن حصل المقتضى التام كان واجبًا ، وإن لم يحصل كان ممتنعًا .

فتبين أنه ليس في العقلاء المعروفين من يقول: إن المفعول القديم يصدر عن فاعل يجوز أن يتأخر عنه مفعوله ، بل هم متفقون على ما قام عليه الدليل من أنه لو كان قديمًا لكان فاعله مستلزمًا لمفعوله ، لكن العالم مستلزمٌ للحوادث وصدور الحوادث ، والمستلزم للحوادث عن الفاعل المستلزم لمفعوله محال .

وإذا قُدَّر انه أوجب العالم ثم أحدث فيه الحوادث ، كان ذلك أيضًا ممتنعًا ؛ لأنه يقتضي حدوث الحوادث بلا سبب حادث ، وذلك ممتنع كما تقدم ، وإن شئت قلت : إن كان حدوث الحوادث بلا سبب حادث جائزًا أمكن حدوث العالم وبطل القول بوجوب قدمه ، وإن كان ممتنعًا بطل القول بقدمه لامتناع حدوث الحوادث عن الموجب الأزلي ، فبطل قول الفلاسفة بوجوب قدمه على التقديرين ، وبطلت حجتهم على قدمه .

وهذا كما تقول: إن كان تسلسل الحوادث ممتنعًا لزم حدوثه ، وإن كان ممكنًا

أمكن حدوث كل شيء منه بحادث قبله ، فسبطلت الحجة الدالة على قدم شيء منه ، وبطل القول بوجوب ذلك على التقديرين .

وهذه الطريق فيها تقرير حدوث كل شيء من العالم من غير احتياج إلى جعل الرب قادراً بعد أن لم يكن أو فاعلاً بعد أن لم يكن ، وهي موافقة لمذهب السلف والأثمة ، ليس فيها إبطال أفعال الله القائمة به ، ولا إبطال صفاته ، ولا تعطيله عن الأفعال وصفات الكمال ، ولا إثبات حادث بلا سبب حادث ، ولا ترجيح الممكن بلا بمرجّح ، فهي جامعة للأدلة العقلية السليمة عن المعارض والنصوص السمعية المزكّية لما دل عليه العقل ، ومبيّنة أن الرب لم يزل ولا يزال موصوفًا بصفات الكمال ، كما وصفه أثمة السنة من أنه لم يزل متكلمًا إذا شاء ، لم يزل حيًّا فاعلاً أفعالاً تقوم به ، لم يزل قادراً وكل ما سواه مخلوق له حادث عنه ، وأن حدوث الأشياء عنه شيئًا بعد شيء ، فليس فيها شيء كان معه ولا قارنه بوجه من الوجوه ، والله أعلم .

فهذا بما يدل على حدوث كل واحد واحد من العالم ، وليس هذا موضع بسطه، وإنما تكلمنا هنا في فساد حجتهم التي هي عمدتهم : ذكرنا أن قولهم يستلزم حدوث الحوادث بلا فاعل وتسلسل العلل، وذلك ممتنع بصريح العقل وبموافقة المنازعين .

#### البرمان الثالث :

وما ذكرناه من البراهين يتبين بالبرهان الثالث - وإن كان فيما تقدم تنبيه عليه - وهو أن يُقال: العلة التامة لابد أن تكون موجودة عند وجود المعلول لا قبله ، وهم يسلمون ذلك ، فيلزم أن يكون لكل حادث علة تامة موجودة عند وجوده ، فلو كان الحادث الأول الذي حدث قبله هو تمام العلة لكان جزء العلة موجوداً قبل المعلول ، فلا تكون علته التامة موجودة عند حدوثه ، بل يلزم من ذلك حدوث الحوادث بشرط متقدم على وجودها ، وإذا جاز وجود الموجودات بفاعل متقدم على وجودها وشرط حادث قبل وجودها لم يجب أن يكون لها علة تامة ، فلا يكون لشيء من الحوادث علة تامة بحيث تكون جميع أجزائها حاصلة عند وجوده ، فإذا لم يكن إلا علة تامة أزلية -وليس لشيء من الحوادث علة تامة - بطل أن يكون لها محدث، وذلك عمتنع .

فإن قيل : لم لا يجوز تمام العلة للحادث الثاني عدم الأول ، وهذا العدم مقارن للحادث الثاني .

قيل: لأن العدم إذا لم يستلزم أمرًا وجوديًّا لم يكن جزءًا من علة الموجود، فإن العدم لا تأثيـر له أصلاً في وجود ، بخلاف الماشي في الأرض ، فـإنه كلما قطع مسافة تجدد له قدرة وإرادة لقطع المسافة الثانية ، والأول إذا قيل : إنه يفعل شيئًا بعد شيء بذاته يقتـضي كمال فاعليـته لكل مفـعول عند وجوده ، وذاته فعلهــا للأول أمر وجوديّ، ووجـود الثاني مع الأول الذي يضاده ممتنع ، وعـدم الممتنع يقتضي كـمال القدرة المقارنة للفعل ، بخلاف ما إذا قيل : إن حال الذات مع الحادث الأول والثاني واحد ولم يتجدد منها ولا من غيرها ما يقتضي كمال فاعليتها للثاني عند وجوده .

### البرهان الرابع:

وتبين هذا بالبرهان الرابع وهو أن الحادث الثاني إذا كان مشروطًا بالحادث الأول الذي هو موجـود قبله ، والواجب الوجود أيضًا مـوجود قبله ، وهو علة تامــة ازلية كان هذا متناقـضًا . فإنه على الأول يلزم أن يكون كل ما به تصير الحـوادث موجودة موجــودًا قبلها ، ولا يــكون شيء من المحدث لها حــادثًا معهــا ، وهذا يمنع أن يكون لشيء من الحوادث علة ، إذ العلة يجب مقارنتها للمعلول ، فضلاً عن أن يكون لها علة أزلية ، فتبين أن إثبات العلة التامة يناقض هذا القول المتنضمن حدوث الحوادث بشروط متقدمة عليها ، وهو أيضًا يناقض القول بحدوث تمام العلل مع حدوث المعلومات ، إذ لو كان حادثًا معها لزم أن يكون تمام علة كل حادث حادثًا معه ، فلا يكون للحوادث علة تامـة أزلية ، مع أن حدوث تمام العلل ممتنع على هذا التـقدير ، فإنه يستلزم وجسود حوادث متسلسلة في آن واحد من غيسر محدث ، إذ لم يكن هناك إلا علة تامــة أزلية ؛ وهــذا أيضًا مما يوافقــون على امــتناعه ، وهــو يستلزم حــدوث الحوادث بلا فاعل .

فتبين أن القول بالعلة التامـة الأزلية باطل ، سـواء قيل : إن شــرط حدوث الحادث موجود قبله أو موجود معه ، وحمدوث الشروط على التقديرين عن العلة التامة ممتنع ، فــتبين امتناع حدوث كل واحد من الحوادث وشروطهــا عن العلة التامة الأزلية على كل تقدير ، والقول بالقدم يستلزم العلة التامة الأزلية، وما استلزم الباطل فهو باطل .

وكل من العالم مقارن لشيء من الحوادث ، فإذا ظهر استناع حدوث الحوادث عن العلة التامة الأزلية تبين امتناع قدم شيء من العالم ؛ لأنه لا يوجد إلا مع حادث، ووجود ذلك عن العلة التامة الأزلية محال ، لا سيّما وهم يقولون : كل من الحوادث تمام علة حادث قبله ، فليس لشيء منها علة تامة مقارنة له ، وإنما الذي يقارنه جزء العلة ، وهو السبب الدائم الذي يتوقف فيضه على حدوث هذا الحادث ، فلا يحدث الثاني حتى ينقضي الأول ، وذلك السبب ليس هو علة تامة لشيء من الحوادث : لا إحداثه للثاني مقارنًا لوجود الأول ، وليس عند حدوث شيء من الحوادث علة تامة أصلاً ، فتبين أنهم يقولون في الحقيقة أن الحوادث لا تحدث عن علة تامة ، فضلاً عن أن تكون أزلية .

وهذه الوجوه من تدبرها وفهمها علم فساد مذهب القوم بالضرورة ، وأن صانع العالم يمتنع أن يكون علة تامــة أزلية موجبًا بذاته ، بل يجب أن يكون فاعــلاً للأشياء شيئًا بعد شيء ، وهذا لا يكون إلا إذا فعل بمشيئته وقدرته ، وهو المطلوب .

# نقد كلام ارسطو في كتاب ما بعد الطبيعة :

واعلم أن هذا كلام المتاخرين منهم كابن سينا وأمثاله ، وهو خير من كلام متقدميهم كأرسطو طاليس ، فإن أرسطو طاليس في كتاب « ما بعد الطبيعة » الذي هو غاية حكمتهم وعلمهم ، إنما اعتمد في إثبات العلة الأولى على الحركة الشوقية ، فإنه لما قرر أن حركة الفلك شوقية إرادية ، وأن المتحرك بالشوق والإرادة لابد أن يكون له مراد وهو محبوبه ومطلوبه ، وجب أن يكون هناك علة غائية هي المحبوب المعشوق المراد ، وقالوا : إن الفلك يتحرك للتشبه بها كتحريك المؤتم بإمامه ، ثم قد يقولون : إن الفلك يتشبه بالمبدأ الأول ، وقد يقولون : يتشبه بالعقل ، والعقل يتشبه بالأدل .

وهذا التقدير إنما يثبت وجود علة غائية ، لا يشبت وجود علة فاعلية . فيقال: هب أن الحركة إرادية ، وأن الحركة الإرادية لابد لها من محبوب مراد ، فما السبب المحدث الفاعل لتلك الحركة الإرادية الشوقية ؟

فإن كان الفلك واجب الوجود بذاته ، لم يكن هذا قولهم ، وكان باطلاً من وجهين :

أحدهما: إن واجب الوجود بذاته لا يكون مفتقرًا إلى غيره ، لا إلى علة فاعلية ولا غائية ، فإذا جُعلت له علة غائية يحتاج إليها في إرادته وحركته ، لم يكن مستغنيًا بنفسه عنها ، فلا يكون واجبًا بذاته .

الثاني: إنه إذا جاز أن يكون الفلك واجبًا بذاته ، أمكن أن يكون هو العلة الغائية لحركته ، كما أنه هو العلة الفاعلة لحركته وقد بسط الكلام على فساد قولهم في غير هذا الموضع .

#### نقد طريقة ابن سينا واتباعه :

وأما ابن سينا وأتباعه فإنهم عدلوا عن هذه الطريق ، وسلكوا طريقة مركبة من طريق المتكلمين وطريق هؤلاء الفلاسفة ، فقالوا : الموجود إما أن يكون واجبًا ، وإما أن يكون ممكنًا ، والممكن لابد له من واجب - كما يقول المتكلمون : الموجود إما محدث وإما قديم ، والمحدث لابد له من قديم ، فلا بد من موجود واجب قديم - ثم إنه أثبت أن الأفلاك ممكنة بناء على أنها أجسام ، والجسم مركب ، والمركب مفتقر إلى جزئه ، فلا يكون واجبًا بنفسه ، كما يقول المعتزلة : الأجسام محدثة ؛ لأن الأجسام مركب ، والمركب لابد له من مركب ، فلا يكون قديمًا ؛ وجعلوا هذا عمدة في نفي صفات الله تعالى .

وهؤلاء أخذوا لفظ « المركب » بالاشتراك ، فإن المركب إذا أريد به ما ركب غيره ، أو ما كانت أجزاؤه متفرقة فاجتمع أو ما يقبل التفريق امتنع أن يكون واجبًا بنفسه وقديمًا ، وأما إذا أريد به الموصوف بصفات الكمال اللازمة ، كالعلم والقدرة ونحوهما ، لم يلزم من ذلك أن يكون محدثًا ولا ممكنًا يقبل العدم ، كما قد بسط في غير هذا الموضع .

ولفظ « الافتقار » و « الجـزء » و « الغير » الفاظ مجملة ، فيراد بالغير ما يباين غيره ، وعلى هذا فالصفة اللازمة لا يقال : إنها غير الموصوف ؛ ويراد بالغير ما ليس هو الآخر ، وعلى هذا فالصفة غير الموصوف .

وواجب الوجود بنفسه يمتنع أن يفتقسر إلى أمر مباين له ، ولكن لا يمتنع أن يكون مستلزمًا لصفات الكمال التي يمتنع أن تفارقه ، وتسمية الصفة اللازمة جزءًا تلبيس ، وتسمية استلزام الموصوف لصفته واستلزام الصفة للموصوف افتقاراً تلبيس أيضًا ، كما قد بسط في غير هذا الموضع .

وهؤلاء القوم من أسباب ظهور كلامهم وضلال كثير من الناس به أنهم يحتجون على طوائف أهل القبلة بما يشاركونهم فيه من المقدمات الضعيفة المبتدعة ، فلا يزالون يلزمون صاحب ذلك القول بلوازم قوله ، حتى يخرجوه من الإسلام كما تُخرج الشعرة من العجين ، فإن الحسنة تدعو إلى الحسنة ، والسيئة تدعو إلى السيئة ، كما قال على في الحديث المتفق عليه : « عليكم بالصدق ، فإن الصدق يهدي إلى البر ، والبر يهدي إلى الجنة ، ولا يزال الرجل يصدق ويتحرّى الصدق حتى يكتب عند الله صديقا ؛ وإياكم والكذب ، فإن الكذب يهدي إلى الفجور يهدي إلى النار ، ولا يزال الرجل يكذب ويتحرّى الكذب حتى يكتب عند الله كذّابًا » . وقال بعض السلف : إن من ثواب الحسنة الحسنة بعدها ، وإن من عقوبة السيئة السيئة السيئة السيئة .

# مقالة الباطنية والمتغلسغة في نغي الصغات :

والإنسان قد يمتقد صحة قضية من القضايا وهي فاسدة ، فيحتاج أن يعتقد لوازمها ، فتكثر اعتقاداته الفاسدة ، ومن هذا الباب دخلت القرامطة الباطنية والمتفلسفة ونحوهم على طوائف المسلمين ، فإن هؤلاء قالوا للمعتزلة : ألستم قد وافقتمونا على نفي الصفات حذراً من التشبيه والتجسيم ؟ فقالوا : نعم . فقالوا : وهذا المحذور يلزمكم في إثبات أسماء الله تعالى له ، فإذا قلتم : هو حي عليم قدير ، كان في هذا تشبيه له بغيره ممن هو حي عليم قدير .

وكان في هذا من التجسيم كما في إثبات الحياة والعلم والقدرة له ؛ لأنه لا يعرف مسمّى بهذه الأسماء إلا جسم ، كما لا يُعرف موصوفًا بهذه الصفات إلا جسم، فأخذوا ينفون أسماء الله الحسنى ، ويقولون : ليس بموجود ولا حيّ ولا عليم ولا قدير .

ثم اقتصر بعضهم على نفي الإثبات . فقال لهم الصنف الآخر : إذا قلتم ليس بموجود ولا بحيّ ولا عليم ولا قدير فقد شبهتموه بالمعدوم ، كما أن في الإثبات تشبيسهًا بالموجود ، فيجب أن يقال : ليس بموجود ولا مـعدوم ، ولا حيّ ولا ميت ، ولا عالم ولا جاهل .

وهؤلاء يقولون في أنفسهم أنهم من أذكى الناس وأفـضلهم ، وهم من أجهل الناس وأضلهم وأكفرهم .

#### الرد عليهم من وجوه - الوجه الأول :

فإنه يقال لهم : أولاً : سلبتم النقيضين ، والنقيضان لا يجتمعان ولا يرتفعان، فكما يمتنع اجتماع النقيضين يمتنع ارتفاع النقيضين ، وكما يمتنع أن يُقال في شيء واحد إنه موجود معدوم يمتنع أن يُقال : ليس بموجـود ولا معدوم ، وأما إثبات سلب الحياة والموت والعلم والجهل والكلام والخرَس ، فقد يقولون : إن هذين متقابلان تقابل العدم والمُلكَة ، لا تقابل السلب والإيجاب ، ويفرّقون بين هذا وبين هذا بأن سلب الشيء عمّا من شأنه أن يكون قابلاً له هو العدم ، وتقابله الملكة ، كسلب العلم والسمع والبصر عن الحيوان ، بخلاف سلب ذلك عن الجماد . قالوا : فالحيوان يقال له : أعمى أصم أبكم ، إذا عدم عنه ما من شأنه أن يقبله ، بخلاف الجماد فإنه لا يقال له: أعمى أصم أبكم ؛ لأنه لا يقبل ذلك .

وحينتــذ فلا يلزم من سلب الحياة والعلم والقــدرة والكلام عن واجب الوجود أن يكون موصوفًا بما يقابل ذلك من الموت والجهل والعجز والخرس إلا أن يكون قابلاً لذلك ، وهذا ممنوع أو غير معلوم .

وهذه الشبهة قد أضلت خلقًا من أذكياء المتأخرين حتى الآمديّ وأمثاله ، وهي باطلة من أوجه :

أحدها: أن يقال: إما أن يكون قابلاً للاتصاف بصفات الكمال من الحياة والعلم والقدرة ونحو ذلك ، وإما ألا يكون قابلاً لذلك ، فإن لم يكن قابلاً لذلك كان ذلك أعظم في النقص من كونه قابلاً لذلك غير متصف به ، فإن الجماد انقص من الحيوان الأعمى ، وإذا كان اتصافه بكونـه أعمى أصم أبكم ممتنعًا ، مع كـون

المتصف بذلك أكمل ممن لا يقبل الاتصاف بهذا وبضده ، عُلم أن كونه غير قابل للاتصاف بذلك أعظم في نقصه ، وإذا كان ذلك ممتنعًا فهذا أعظم امتناعًا ، فامتنع أن يُقال : إنه غير قابل للاتصاف بصفات الكمال ، وإذا كان قابلاً للاتصاف بذلك تقابلاً تقابلاً تقابلاً العدم والملكة باصطلاحهم ؛ فإن لم يتصف بالحياة والعلم والقدرة لزم اتصافه بالموت والعجز والجهل ، وهذا ممتنع بالضرورة ، فنقيضه حق .

الوجه الثاني: أن يُقال: كل كمال ثبت للمخلوق فالخالق أحق به ، وكل نقص تنزّه عنه مخلوق فالخالق أحق بتنزيهه عنه ؛ لأن الموجود الواجب القديم أكمل من الموجود الممكن والمحدث ، ولأن كل كمال في المفعول المخلوق هو من الفاعل الخالق، وهم يقولون: كمال المعلول من كمال العلة، فيمتنع وجود كمال في المخلوق إلا من الخالق ، فالخالق أحق بذلك الكمال .

ومن المعلوم بضرورة العقل أن المعدوم لا يبدع موجودًا ، والناقص لا يبدع ما هو أكمل منه ، فإن النقص أمور عدمية ، ولهذا لا يوضف الربّ من الأمور السلبية إلا بما يتضمن أمورًا وجودية ، وإلا فالعدم المحض لا كمال فيه ، كما قال تعالى : ﴿ اللّهُ لا إِلهَ إِلا هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّومُ لا تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلا نَوْمٌ ﴾ [ البقرة : ٢٥٥]، فنزّه نفسه عن السّنة والنوم ؛ لأن ذلك يتضمن كمال الحياة والقيُّومية ، وكذلك قوله : ﴿ وَمَا مَسّنَا مِن لَغُوبٍ ﴾ [ق: ٣٨] يتضمن كمال القدرة ، وقوله : ﴿ لا يَعْزُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَةً فِي السَّمُواتُ وَلا فِي الأَرْضِ ﴾ [سبأ : ٣] ، يتضمن كمال العلم ، وكذلك قوله : ﴿ لا تَعيط به ، ليس تُدْرِكُهُ الأَبْصار ﴾ [الأنعام : ٣٠] ، فمعناه على قول الجمهور : لا تحيط به ، ليس معناه لا تراه ، فإن نفي الرؤية يشاركه فيه المعدوم ، فليس هو صفة مدح ، بخلاف كونه لا يُحاط به ولا يُدرك ، فإن هذا يقتضي أنه من عظمته لا تدركه الأبصار ، وذلك يقتضي كمالاً عظيماً تعجز معه الأبصار عن الإحاطة ، فالآية دالة على إثبات رؤيته ونفي الإحاطة به ، نقيض ما تظنه الجهمية من أنها دالة على نفي رؤيته .

الوجه الثالث: أن يُقال: الكمال الذي لا نقص فيه بوجه من الوجوه الممكن للموجود: إما أن يكون ممكنًا للواجب، وإما أن يكون ممتنعًا عليه، فإن الموجود: إما أن يكون الموجود غير قابل للكمال، فإن الموجود إما واجب وإما ممكن،

والواجب إذا لم يقبل الكمال ، فالمكن أولى ، ونحن قد ذكرنا الكمال الممكن للموجود الذي لا نقص فيه فيمتنع أن يكون الكمال الممكن للموجود غير ممكن للموجود، وإذا كان ذلك ممكنًا له فإما أن يكون لازمًا أو يكون جائزًا ، فإن كان لازمًا له ثبت أن الكمال الممكن للموجود لازم للقديم تعالى واجب له وهو المطلوب ؛ وإن كان جائزًا كـان مفتقرًا في حصوله إلى غيره ، وحينتذ فذلك الغـير أكمل منه ؛ لأن معطي الكمال أكمل من الأخـذ له ، وذلك المعطي إن كان مـخلوقًا له لزم أن يكون المخلوق أكمل من الخالق.

وأيضًا فشرط إعطائه الكمال اتصافه بصفات الكمال، والكمال إنما يستفيده من الكامل ، فيمتنع أن يكون معطيًا له ، لئلا يلزم الدور في الفاعلين والعلل الفاعلة ، فإنه ممتنع بالضرورة واتفاق العقلاء .

وإن كان الغير ليس مخلوقًا له ، كان واجب الوجود بنفسه .

وحيتُ ذ فإن كان متصفًا بصفات الكمال بنفسه فهو الرّبُّ الخالق ، والأول مفعول له ، ليس له من نفسه صفات الكمال ، فهو عبدٌ لا ربٌّ .

وإن لم يكن متصفًا بصفات الكمال بنفسه ، بل هذا يستفيد الكمال من هذا ، وهذا يستفيده من هذا ، كان هذا دورًا ممتنعًا .

### استطراد في إثبات توحيد الربوبية :

وهذا من أعظم ما يُحتج به على توحيد الربوبيّة ، وأنه يمتنع أن يكون للعالم صانعان ، فإن الصانعين إما أن يكون كل منهما فاعلاً لجميع العالم ، وهذا ممتنع بالضرورة ، فإنه إذا كان هـذا فاعلاً للجميع لم يكن الآخر فاعـلاً لشيء منه ، فضلاً عن أن يكون فاعلاً لجميعه ، فلو كان هذا فاعلاً لجميعه وهذا فاعلاً لجميعه ، كان كلُّ منهما فاعلاً غير فاعل ، وإن كانا متشاركين ، فإن كان كل منهما قادرًا حين الانفراد لزم امتياز مفعول كل منهما عن الآخر ، فذهب كل إله بما خلق ، ولهذا كل مشاركين فلابد أن يكون فعل كل منهما مميّزًا عن الآخر .

وأيضًا ، فإذا كان كلُّ منهما قادرًا ، لزم أن يقدر أحدهما على فعل العالم حين قدرة الآخر عليه ، فيلزم كون كل منهما قادرًا على فعله كله حال قدرة الآخر على فعله كله ، وهذا ممتنع كما تقدم ، فامتنع أن يكون أحدهما قادرًا على فعله حال قدرة الآخر على فعله ، ولا يقدر الآخر على فعله ، كما هو المعروف في القادرين على تحريك شيء ، ولا يقدر أحدهما على تحريكه إلا حال ما لا يكون الآخر محركًا له . فإذن لا يكون أحدهما قادرًا إلا عند تمكين الآخر له ، فلا يكون أحدهما قادرًا إلا بإقدار الآخر له ، فلا يكون قادرًا والا بإقدار الآخر له ، فلا يكون قادرًا حال الانفراد .

وأيضاً ، فإذا كان كل منها قادراً حال الانفراد ، أمكن أن يفعل ضد مفعول الآخر ، وأن يريد خلاف مراده ، مثل أن يريد هذا تحريك جسم والآخر تسكينه ، فيمستنع وجود المرادين جميعاً لامتناع اجتماع الضدين ، فيلزم تمانعهما ، فلا يكون واحداً منهما قادراً ، فثبت أنه يمتنع كون كل منهما قادراً حين الانفراد ، وإن لم يكن واحد منهما قادراً إلا عند الاجتماع كان كل منهما مؤثراً في جعل الآخر قادراً ، فلا يكون هذا قادراً إلا بإقدار الآخر له ، ولا هذا قادراً إلا بإقدار الآخر له ، فيلزم كون كل منهما مؤثراً في والعلل ، وهو ممتنع كل منهما مؤثراً في العقلاء من وجوه كثيرة ، فإن كون الشيء فاعلاً لنفسه ممتنع ، فكيف يكون فاعلاً لفاعله ؟

ولأن الفاعل متقدم بذاته على المفعول ، فيلزم تقدم هذا بذاته على هذا ، وهذا بذاته على هذا ، وهذا بذاته على هذا ، فيلزم تقدم الشيء على نفسه بدرجتين .

والدَور كما هو ممتنع في المؤثّر فهو ممتنع في تمام كونه مؤثرًا ، كما أن التسلسل لما امتنع في المؤثر امتنع في تمام كونه مؤثرًا .

وهذا بخلاف الدور المعيّ في الآثار ، فإنه جائز باتفاق العقلاء ، وأما التسلسل في الآثار ففيه نزاع مشهور ، وهذه الأمور كلها مبسوطة في غير هذا الموضع .

والمقصود هنا أن الكمال الذي لا نقص فيه الممكن للموجود هو واجب لواجب الوجود لازم له ، لا يجوز أن يكون ممتنعًا عليه مع كونه ممكنًا للموجود ، فلا يجوز أن يكون ممكن الوجود والعدم ؛ لأنه حينئذ يفتقر في اتصاف به إلى غيره ؛ لأنه إما أن يكون مذا الثاني هو المعطي ، فإن أن يكون كل منهما معطيًا للآخر الكمال ، وإما أن يكون هذا الثاني هو المعطي ، فإن كان هذا فذلك الغير المتصف بصفات الكمال هو حينئذ الربُّ الكامل المعطي لغيره

الكمال ، وإن كان الأول لزم كون كل منهما معطيًا للآخر صفات الكمال ، وهو يقتضي كون كل منهما مؤثرًا في الآخر ، مثل أن يكون كل منهما فاعلاً للآخر عالمًا قادرًا حيًّا ، وذلك دور ممتنع كما تبين ؛ فثبت أن اتصافه بصفات الكمال أمر لازم له يمتنع زواله عنه ، وهو المطلوب .

الوجه الخامس: أن يُقال: كل عين من الأعيان تقبل الحياة، فإن الله قادر على خلق الحياة وتوابعها في كل شيء.

الوجه السادس: أن يُقال: هب أنكم لا تسمونه ميتًا، ولا جاهلاً، ولا عاجزًا، لكن يجب أن يُقال: ليس بحي ولا عالم ولا قادر، ونفس سلب هذه الصفات فيه من النقص ما في قولنا: ميت وجاهل وعاجز وزيادة، ولهذا كان نقص الجسماد أعظم من نقص الأعمى. فكل محذور في عدم الملكة هو ثابت في السلب العام وزيادة.

الوجه السابع: أن يُقال لهؤلاء النفاة: أنتم نفيتم هذه الأسماء فرارًا من التشبيه، فإن اقتصرتم على نفي الإثبات شبهتموه بالمعدوم ، وإن نفيستم الإثبات والنفي جميعًا فقلتم: ليس بموجود ولا معدوم شبهستموه بالممتنع ، فأنتم فررتم من تشبيهه بالحيّ الكامل ، فشبهتموه بالحيّ الناقص ، ثم شبهتموه بالمعدوم ، ثم شبهتموه بالممتنع ، فكنتم شرًا من المستجير من الرمضاء بالنار

وهذا لازم لكل من نفى شيئًا مما وصف الله به نفسه ، لا يفر من محذور إلا وقع فيما هو مثله أو شرًّ منه مع تكذيبه بخبر الله وسلبه صفات الكمال الثابتة لله .

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاريّ ، معلمًا بصيغة الجزم عن عمر في الحرث والمـزارعة (٢٣/٥) ، باب : من أحيا أرضًا مواتًا ، وأبو داود في الخسراج (٣/ ١٧٤ - ١٧٥) ، (٣٠٧٣) ، والترمذيّ في الأحـكام (٣/ ٦٥٣) ح(١٣٧٨) ، والإمام مالك في الموطأ في الأقضية (٢/ ٧٤٣) ، برقم (٢٦) ، والإمام أحمد في مسنده (٣/ ٤٦٥) ح(١٥٠٩١) .

# ٧٠ ـــــ قاعدة في تحقيق الرسالة وإبطال قول أهل الزيغ والضلالة المسمى « بالصفدية »

### مقالة الأدرية السوفسطانية ،

ومن هؤلاء طائفة ثالثة تقول: نحن لا نقول ليس بموجود ، ولا معدوم ، ولا حيّ ، ولا ميت ، فلل ننفي النقيضين ، بل نسكت عن هـذا وهذا ، فنمتنع عن كل من المتناقضين ، لا نحكم لا بهذا ولا بهذا ، فـلا نقول : ليس بموجود ولا معدوم ، ولكن لا نقول : هو موجود ولا نقول هو معدوم .

ومن الناس من يحكي نحو هذا عن الحلاَّج<sup>(۱)</sup> ، وحقيقة هذا القول هو الجهل البسيط والكفر البسيط ، الذي مضمونه الإعراض عن الإقرار بالله ومعرفته وحبّه وذكره وعبادته ودعائه .

وهؤلاء من جنس السوفسطائية المتـجاهلة اللادريَّة الذين يقولون : لا نعلم هل الحقائق ثابتة أو منتفية ، وهل يمكن العلم أو لا يمكن؟.

فإن السفسطة أنواع : أحدها قول هؤلاء .

الثاني : قــول أهل التكذيب والجحود والنــفي ، الذين يجزمون بنفي الحــقائق والعلم بها .

والثالث: الذين يجعلون الحقائق تتبع العقائد، فمن اعتقد ثبوت الشيء كان في حقه ثابتًا، ومن نفاه كان في حقه منتفيًا، ولا يجعلون للحقائق أمرًا هي عليه في أنفسها.

والصنف الرابع : قول من يقول : الحقائق موجودة لكن لا سبيل إلى العلم بها ، إما لكون العالم في السيلان فلا يمكن العلم بحقيقته ، وإما لغير ذلك .

وهذه الأنواع الأربعة مـوجودة في هؤلاء الملاحدة : فـمنهم الواقفة المتـجاهلة الذين يقولون : لا نثبت ولا ننفي ؛ ومنهم المـكذّبة الذين ينفون : ومنهم من يجعل

<sup>(</sup>۱) هو : أبو المغيث الحسين بن منصور الحلاج ، كان جده مجوسيًّا من أهل بيضاء فارس ، وقد نشأ بواسط ، وقيل : بتستر ، وقدم بغداد وظهر أمره سنة ٢٩٩ هـ ، وكان يظهر مذهب الشيعة لحلفاء العباسيين ، ومذهب الصوفية للعامة ، وكان يقول والعياذ بالله بمذهب الحلول ، أي حلول الله سبحانه وتعالى فيه ، فأمر الحليفة العباسي المقتدر بسجنه ثم بصلبه وقتله سنة ٣٠٩ هـ . انظر : شذرات الذهب (١٥٣/٢ - ٢٥٧) ، وفيات الأعيان (١٠٥٠ - ٤٠٨) .

الحقائق تــتبع العقائد ، كــما يُحكى عن طائفة تصوّب كل واحــد من القائلين للأقوال المتناقضة ، وكما يقوله من يقـوله من أصحاب الوحدة – ابن عربي ونحوه – بأن كل من اعتقد في الله عقيدة فهو مصيبٌ فيها حتى قال:

عقد الخلائق في الإله عقائدا وأنا اعتقدت جميع ما عقدوه

وأما الرابع فهــو منتهى قول أئمة الجــهميّة ، وهو الحيــرة والشك لتكافؤ الأدلة عند بعضهم ، أو لعدم الدليل المرشد عند بعضهم . وهذا عند أصحاب الوحدة هو أعلى العلم بالله تعالى ، والكلام في هذه الأمور مبسوط في غير هذا الموضع .

والمقصود هنا التنبيه على مجامع الاقوال ومنشأ الضلال ، حيث أخذوا لفظ «التشبيه» بمعنى مشترك مجمل فأرادوا نفيه بكل معنى من المعاني ، ومن المعلوم أنه ما من موجودين إلا وبينهـما قدر يتفقـان فيه وإن كان المعنى الكلّي المشـترك وجوده في الأذهان لا في الأعيان ، فبلا بد أن يكون بين أفراد الاسم البعام الكليّ نوع من المشابهة باعتبار اتفاقهما في ذلك المعنى العام ، وهذا موضع غلط فيه كثير من الناس في أحكام الأمور الكلية التي تشتبه فيها أعيانها : منهم من يجعل الكليّ ثابتًا في الخارج كليًّا ، ومنهم من يقول : أفراده لم تتفق إلا في مجرد اللفظ ، وهي مسالة الأحـوال التي اضطرب فيــها كــــــير من الناس ، والتــحقــيق أنه لا بد من تشــابه في الخارج، ومعنى كلي عام في الذهن من غير أن يكون في الخارج كليُّ أو شيء لا موجود ولا معدوم .

فيـقال لهؤلاء : التشـبيه الممتنع إنما هو مـشابهة الخـالق للمخلوق في شيء من خصائص المخلوق ، أو أن يماثله في شيء ممن صفات الخالق ، فإن الربّ تعالى منزَّهُ عن أن يوصف بشيء من خـصـائص المخلوق ، أو أن يكون له ممـاثل في شيء من صفات كماله ، وكذلك يمتنع أن يشارك غيره في شيء من أموره بوجه من الوجوه ، بل يمتنع أن يشترك مخلوقان في شيء موجود في الخارج ، بل كل موجود في الخارج فإنه مختص بذاته وصفاته القائمة به ، لا يشارك غيره فيها ألبتة . وإذا قيل : هذان يشتركان في كـذا ، كان حقيقته أن هذا يشاب هذا في ذلك المعنى كما إذا قيل : هذا الإنسان يشارك هذا في الإنسانية، أو يشارك هذا الحيــوان في الحيوانية ، فمعناه أنهما يتشابهان في ذلك المعنى ، وإلا فنفس الإنسانية التي لزيد لا يشـــاركه فيها غيره ، وإنما يشتركان في نوع الإنسانية المطلقة ، لا في الإنسانية القائمة به .

والإنسانية المشتركة المطلقة هي في الأذهان لا تكن في الأعيان مشتركة مطلقة ، فما هو موجود في الخارج لا اشتراك فيه ، وما وقع فيه الاشتراك هو الكليّ المطلق الذي لا يكون كليًا مطلقًا إلا في الذهن ، فإذا كان المخلوق لا يشاركه غيره في من ذاته وصفاته وأفعاله ، فالحالق أولى أن لا يشاركه غيره في شيء مما هو له تعالى، لكن المخلوق قد يماثل المخلوق ويكافئه ويساميه ، والله سبحانه وتعالى ليس له كفؤ ولا مثيل ولا سمي ، وليس مطلق الموافقة في بعض الأسماء والصفات الموجبة نوعًا من المشابهة تكون مقتضية للتماثل والتكافؤ ، بل ذلك لازم لكل موجودين ، فإنهما لابد أن يتفقا في بعض الأسماء والصفات، ويشتبها من هذا الوجه، فمن نفى ما لابد منه كان معطلاً ، ومن جعل شيئًا من صفات الله مماث لا لشيء من صفات المخلوقين كان عمثلاً ، والحق هو نفي التمثيل ونفي التعطيل ، فلابد من إثبات صفات الكمال المستلزمة نفي التعطيل ، ولا بد من إثبات اختصاصه بما له على وجه ينفي التمثيل .

ولكن طائفة من الناس يجعلون التمثيل والتستبيه واحدًا ، ويقولون : يمتنع أن يكون الشيء يشبه غيره من وجه ويخالفه من وجه ، بل عندهم كل مختلفين كالسواد والبياض فإنهما لم يشتبها من وجه ، وكل مستبهين كالأجسام عندهم يقولون بتماثلها فإنها مماثلة – عندهم – من كل وجه ، لا اختلاف بينهما إلا في أمور عارضة لها .

وهؤلاء يقولون : كل من أثبت ما يستلزم التجسيم في اصطلاحهم فهو مشبّه عثّل ، وهذه طريقة كثير من أهل الكلام من المعتبزلة والأشعبرية ومن وافقهم ، كالقاضي أبي يعلى في « المعتمد » وغيره .

وأما جمهور الناس فيقولون: إن الشيء قد يشبه غيره من وجه دون وجه ، وهذا القول هو المنقول عن السلف والأثمة ، كالإمام أحمد وغيره ، ولهذا ينكر هؤلاء على من ينفي مشابهة الموجود للموجود من كل وجه ، ويقولون : ما من موجودين إلا وأحدهما يشبه الآخر من بعض الوجوه .

فالصفات نوعان : أحدهما : صفات نقص ، فهذه يجب تنزيهه عنها مطلقًا ،

كالمرت والعجز والجهل. والثاني: صفات كسمال، فهذه يمتنع أن يماثله فسيها شيء، وكذلك ما كان مختصًا بالمخلوق فإنه يمتنع اتصاف الرب به، فلا يوصف الرب بشيء من النقائص، ولا بشيء من خصائص المخلوق، وكل ما كان من خصائص المخلوق فلا بد فيسه من نقص. وأما صفات الكمال الشابتة له فيمتنع أن يماثله فسيها شيء من الأشياء.

وبهذا جاءت الكتب الإلهية ، فإن الله تعالى وصف نفسه فيها بصفات الكمال على وجه التفصيل ، فأخبر أنه بكل شيء عليم ، وعلى كل شيء قدير ، وأنه عزيز حكيم ، غفور ودود ، سميع بصير ، إلى غير ذلك من أسمائه وصفاته ، وأخبر أنه ليس كمثله شيء ولم يكن له كُفُوا أحد . وقال تعالى : ﴿هَلْ تَعْلَمُ لَهُ سَمِيًا﴾ [مريم : ماثبت لنفسه ما يستحقه من الكمال بإثبات الأسماء والصفات ، ونفى عنه عائلته المخلوقات.

ولهذا كان مذهب سلف الأمة وأثمتها أنهم يصفون الله - سبحانه وتعالى - بما وصف به نفسه وبما وصفه به رسوله ، من غير تحريف ولا تعطيل ، ومن غير تكييف ولا تمثيل . يثبتون له الأسماء والصفات ، وينفون عنه مماثلة المخلوقات : إثبات بلا تمثيل ، وتنزيه بلا تعطيل . كما قال تعالى : ﴿لَيْسَ كَمِثْلِه شَيْءٌ وَهُو السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ [الشورى : ١١] ، فقوله : ﴿لَيْسَ كَمِثْلِه شَيْءٌ ﴾ رد على أهل التمثيل ، وقوله : ﴿وَهُو السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ رد على أهل التعطيل .

وهؤلاء نفاة الأسماء من هؤلاء الغالية من الجهمية الباطنية والفلاسفة ، وإنما استطالوا على المعتزلة بنفي الصفات ، وأخذوا لفظ « التشبيه » بالاشتراك والإجمال، كما أن المعتزلة فعلت كذلك بأهل السنة والجماعة مثبتة الصفات ، فلما جعلوا إثبات الصفات من التشبيه الباطل ، ألزمهم أولئك بطرد قولهم ، فألزموهم نفي الأسماء الحسنى .

والأمر بالعكس ، فإن إثبات الأسماء حق ، وهــو يستلزم إثبات الصفات ، فإن إثبات حيّ بلا حياة ، وعالم بلا علم ، وقادر بلا قدرة ، كــإثبات متحرك بلا حركة ، ومتكلم بلا كــلام ، ومريد بلا إرادة ، ومُصلٌ بلا صلاة ، ونحو ذلك مما فــيه إثبات

٧٤ ----قاعدة في تحقيق الرسالة وإبطال قول أهل الزيغ والضلالة المسمى « بالصفدية » اسم الفاعل ونفي مسمّى المصدر اللازم لاسم الفاعل ، ومن أثبت الملزوم دون اللازم كان قوله باطلاً .

وكذلك هؤلاء نفاة السصفات أخذوا يقولون : إثبات الصفات يقتضي التركيب والتجسيم ، إما لكون الصفة لا تقوم إلا بجسم في اصطلاحهم ، والجسم مركب في اصطلاحهم ، وإما لأن إثبات العلم والقدرة ونحوهما يقتضي إثبات أمور متعددة ، وذلك تركيب .

## نغي الغلاسغة للصغات بنغي مسمى التركيب، وبيان أنواع التركيب؛

وبالغت ملاحدة الفلاسفة في نفي الصفات بنفي مسمى التركيب ، فقالوا : التركيب خمسة أنواع ، وكلها يجب نفيها عن الله:

الأول: التركيب من الوجود والماهية ، فلا يكون له حقيقة سوى الوجود المطلق بشرط الإطلاق ؛ لأنه لو كان له حقيقة مغايرة لذلك لكانت موصوفة بالوجود، وحينتذ فيكون الوجود الواجب لازمًا ومعلولًا لتلك الحقيقة ، فيكون الواجب معلولًا .

الثاني: التركيب من العام والخاص ، كتركيب النوع من الجنس والفصل ، وهذا يجب نفيه .

الشالث: التركيب من الذات والـصفـات ، وهذا يجب نفـيه ، وهذه الثـلاث تركيبات في الكيفية .

الرابع: التركيب في الكم ، وهو تركيب الجسم من أبعاصه: إما من الجواهر المفردة ، والتركيب الحسيّ ، وإما من المادة والصورة وهو التركيب العقليّ ، وهذان النوعان هما الرابع والخامس .

#### الرد على الغلاسغة :

وقد بسط الرد عليهم في غير هذا الموضع ، لكنا نُنبه هنا على بعضه فنقول : هذه الأمور ليست تركيبًا في الحقيقة ، وبتقدير أن تكون تركيبًا كما تدّعونه ، فلا دليل لكم على نفيها ، بل الدليل يقتضي إثبات المعاني التي سميتموها تركيبًا .

فهذه مقامات ثلاث: أولها: أن نقول: لا دليل لكم على نفي هذه المعاني التي سميتموها تركيبًا، وذلك أن عمدتهم في نفي التركيب أنهم يقولون: إن المركب مفتقر إلى جزئه وجزء غيره، وواجب الوجود لا يكون مفتقرًا إلى غيره.

وهذا الكلام اعتمد عليه ابن سينا وأتباعه كالرّازي وغيره ، وبنوا عليه النفي والتعطيل ، وهو من أبطل الكلام .

وذلك بأن يقال: لفظ « التركيب » يحتمل معان متجددة بحسب الاصطلاحات، فيقال: المركّب لما ركّبه غيره كما قال تعالى: ﴿فِي أَيِّ صُورَة مّا شَاءَ رَكّبَكَ ﴾ [الانفطار: ٨] ، ويقال: ركسبت الباب في موضعه ونحو ذلك ، وهذا هو مفهوم المركب في اللغة .

وقد يقال : ﴿ المركب ﴾ لما كان متفرقًا فجمع كجمع الأغذية والأدوية المركبة .

وقد يقال : « المركب » لما يمكن تفريق بعضمه عن بعض كأعضاء الإنسان ، وإن لم يعهد له حال تفريق في الابتداء .

وقد يقال : « المركب » لما يُشار إليه كالشمس والفلك قبل أن يُعلم جواز الانفكاك عنه .

وقد يقــال : « المركب » لما جاز أن يُعلم منه شيء دون شيء ، كمــا يُعلم كونه قادرًا قبل أن يعلم كونه سميعًا بصيرًا .

وإذا كان كذلك فمعلوم أنهم إذا قالوا: إن إثبات الصفات تستلزم التركيب ، لم يريدوا به الأول والثاني ، فإن إثبات الصفات لازم لله تعالى ، فيمتنع زوال صفات الكمال عنه ، ويمتنع أن يجوز عليه خلاف المصمدية كالتفرق ونحوه ، فإنه الأحد الصمد الذي لم يلد ولم يولد .

وكذلك إذا قالوا: المركب مسفتقر إلى أجزائه ، فلفظ « الجسزء » قد يُعنَى به ما جُمع إلى غيره حتى حسلت الجملة كالواحد من العشرة ، وكجسزء الطعام والثياب ، وقد يُعنى بالجسزء ما كسان بعضًا لغيسره ، وإن لم يعلم انفراده عنه أو لسم يمكن انفراده عنه ، وقسد يُدخلون في هذه الحسيساة اللازمة للحيّ ، والعلم اللازم للسعالم ، كسما

٧٦ ----قاعدة في تحقيق الرسالة وإبطال قول أهل الزيغ والضلالة المسمى « بالصفدية »

يقولون: الحيوانية والناطقية جزءا الإنسان ، وهما نعـتان لازمان له، لا يمكن وجوده بدونهما

وكنذلك لفظ « الافتنقار » يُراد به افتنقار المعلول إلى علته ، والمصنوع إلى صانعه، ويراد به افتنقار الصفة إلى محلها الذي تقنوم به ، وقد يُعنى به التلازم وهو استلزام الموصوف لصفات كماله .

وكذلك لفظ « الغير » قد يُراد به المُباين للشيء ، وقد يُعنى به ما يُعلم الشيء بدونه . ولهذا لما تنازع الناس في صفات الله تعالى ، بل في صفة كل موصوف، وبعض كل مجموع : هل يقال : إنه غير له أم لا ، فقالت طائفة : صفة الموصوف وبعض الجملة ليس غيراً له ؛ لأنه لا يجود إلا به ، وقال بعضهم : بل هو غير له ؛ لأنه يمكن العلم به دونه - كان هذا نزاعًا لفظيًا ، فامتنع السلف والأئمة أن يطلقوا على صفات الله : كلامه وعلمه ونحو ذلك أنه غير له أو أنه ليس غيره .

ولهذا لما سألوا الإمام أحمد في مناظرتهم له في المحنة وأمر المعتصم قاضيه عبد الرحمن بن إسحاق أن يناظره ، سأله فقال : ما تقول في القرآن : أهو الله أم غير الله؟ عارضه الإمام أحمد بالعلم فقال: ما تقول في علم الله: أهو الله أم غير الله؟ فسكت .

وذلك أنه إن قال القائل لهم: القرآن هو الله ، كان خطأ وكفرا ، وإن قال : غير الله ، قالوا : فما كان غير الله فهو مخلوق ؛ فعارضهم الإمام أحمد بالعلم ، فإن هذا التقسيم وارد عليه ولا يجوز أن يقال : علم الله مخلوق . ومما يبين ذلك أن النبي على قال : « من حلف بغير الله فقد أشرك »(۱) . وقد ثبت عنه أنه حلف بعزة الله (۲) ، والحلف بعَمْر الله (۳) ، ونحو ذلك من صفاته .

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود في الأيمان والنذور (٣/ ٢٢٠) ح(٣٢٥١) ، والسترمذيّ في النذور (٤/ ١١٠) ح(١٥٣٥) عن ابن عمر بلفظ : « من حلف بغيير الله فقد كفر أو أشرك » . وقال : حديث حسن ، والإمام أحسمد في مسئده (٣/ ٩٥) ، ح(٥٣٧٤) .

 <sup>(</sup>۲) وقد ثبت عنه ﷺ التعوذ بعزة الله تعالى ، أخرجه : البخاري في التوحيد (۱۲/ ۲۸۰ – ۲۸۱) ، ح(۷۳۸۲) .
 (۳) أخرجه الإمام أحمد في مسنده (۱۷/۶ –۱۹) ، ح(۱۲۲۱۷) .

فعُلم أن الحالف بصفاته ليس حالفًا بغيره ، ولو كانت الصفة يطلق عليها القول بأنها غيره ، لكان الحلف بها حلفًا بغيره ، وإذا قال القائل : الحالف بصفته حالف به ولان الصفة تستلزم الموصوف وهو المقصود باليمين . قيل لهم : فلهذا لم يدخل في إطلاق القول بأنها غير الله ، قعلمه لازم له وملزوم له ، وكلامه لازم له وملزوم له ، والصفة داخلة في مسمى الموصوف ، فإذا قال القائل : عبدت الله ، وذكرت الله ، ونحو ذلك ، فاسم الله متضمن لصفاته اللازمة لذاته ، فإذا قيل : إنها غير الله فقد يفهم منه أنها خارجة عن مسمى اسمه ، وهذا باطل ، ولهذا قد يقال : إنها غير الذات ، ولا يقال : إنها غير الذات ، ولا يقال : إنها غير الله ؛ لأن لفظ « الذات » يشعر بمغايرته للصفة ، بخلاف اسم الله تعالى ، فإنه متضمن لصفات كماله ، وقولنا : إنه مغاير للذات لا يتضمن جواز وجوده دون الذات ، فإنه ليس في الخارج ذات منفكة عن صفات ، ولا صفات منفكة عن ذات ، بل ذلك ممتنع لنفسه .

ومن قال من أهل الإثبات: إن له صفات رائدة على ذاته ، فحقيقة قوله أنها رائدة على ما أثبته المثبت من الذات، حيث أقسر بذات ولم يقر بصفاتها ، وإلا ففي الخارج ليس هناك ذات منفكة عن صفات حتى يقال: إن الصفات رائدة عليها ، بل لفظ الذات في الأصل تأنيث ( ذو ) كقوله: ﴿وَأَصْلِحُوا ذَاتَ بَيْنِكُم ﴾ [الأنفال: ١]، وقوله: ﴿عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ ﴾ [آل عمران: ١٩] وهي تستلزم الإضافة ، ولكن المتكلمون قطعوه عن الإضافة وصرفوه فقالوا: ( الذات ) ، وحقيقته التي لها صفات، فحيث قيل: لفظ ( الذات ) كان مستلزمًا للصفات ، ويستحيل وجود ذات منفكة عن الصفات في الخارج وفي العقل وفي اللغة ، ومن قدر ذاتًا بلا صفات فهو تقدير محال كما يُقدّر سواد ليس بلون ، وعلمٌ بلا عالم ، وعالمٌ بلا علم ، ونحو ذلك من الأمور الممتنعة ، وهذه المعاني مبسوطة في غير هذا الموضع .

والمقصود هنا أن هذه الحجة التي ينفون بها الصفات ، ويعتمدون على نفي مسمّى التركيب هي مبنية على الفاظ مجملة مشتركة موهمة ، فإذا قالوا : إثبات الصفات تركيب ، والمركب مفتقر إلى جزئه ، وجزؤه غيره ، والمفتقر إلى غيره ليس بواجب بنفسه . قيل لهم : إن أردتم بالغير غيراً مباينًا له فهذا باطل ، وإن أردتم ما هو داخل في مسمّى اسمه ، كان حقيقة قولكم : المركب لا يوجد إلا بوجود جزئه ،

ومن المعلوم أن القائل إذا قال : الشيء لا يوجد إلا بوجود نفسه كان هذا صحيحًا ، وكذلك إذا قال : لا يوجد إلا بوجود ما هو داخلٌ في نفسه مما يُسمَّى صفات وأجزاءً ونحو ذلك ، فإذا قيل : إن هذا يقتضي افتقاره إلى غيره ، كان من المعلوم أن هذا دون افتقاره إلى نفسه ، فإن نفسه إذا كانت لا توجد إلا بنفسه ، فإن لا يُوجد إلا بوجود ما يدخل في نفسه أولى . وإذا قيل : لم يوجد إلا بنفسه لم يمنع هذا أن يكون واجبًا بنفسه ، وإذا قيل : لا يوجد إلا بوجود ما هو داخل في مسمى نفسه ، كان هذا أولى أن لا يمنع كونه واجبًا بنفسه ؛ لأن الافتقار إلى المجموع أعظم من الافتقار إلى المجموع أعظم من الافتقار إلى المجموع أولى واحد من العشرة ، فإذا كان المجموع لا يوجد إلا بالمجموع ولا يمنع هذا أن يكون المجموع مفتقرًا إلى فرد من أفراده أولى وأحرى .

وإذا قيل: جزؤه غيره ، والمفتقر إلى غيره ممكن بنفسه ، قيل : إن أريد بذلك أن المفتقر إلى المباين له ممكن بنفسه ، فليس هذا مورد كلامنا ، وإن أريد المفتقر إلى ما يدخل في نفسه ممكن بنفسه ، كان هذا ممنوعًا بل كان معلوم الفساد بالضرورة ، فإن افتقاره إلى ما يدخل في نفسه ليس بأعظم من افتقاره إلى نفسه ، وإذا كان هو موجود بنفسه بمعنى أنه لا يفتقر إلى مباين له ، لم يلزم من هذا ألا تفتقر نفسه إلى نفسه ، فكذلك لا يلزم ألا تفتقر إلى ما يدخل في مسمى نفسه ، وإذا قيل : هو مفتقر إلى نفسه فله معنيان : أحدهما : أنه مفتقر إلى أن يفعل نفسه ونحو ذلك ، فهذا ممتنع لذاته ، فإن الشيء لا يكون فاعلاً لنفسه ، والعلم بذلك ضروري .

وإن أريد بذلك أن نفسه لا تـكون إلا بنفسه ، ولا تستغني عن نـفسه ، ويمتنع وجود نفسه بدون نفسه ، فهذا صحيح لابد منه (۱) .

وإذا قيل : هو مفتقر إلى ما يدخل في نفسه سواء سُمّي صفة أو جزءًا أو غير ذلك ، قيل : أتريد به أن ذلك الجزء يكون فاعلاً له أو ما يشبه هذا ، فهلذا ممتنع

<sup>(</sup>١) هذا هو المعنى الثاني .

٧٩

باطل ولا يقوله عاقل . وإن أردت بذلك أنه لا يكون موجوداً إلا بوجود ذلك ، وأنه يمتنع وجوده بدونه ونحو ذلك كان ما يُقدّر في هذا دون ما يُقدّر في نفسه ، وإذا كان لا توجد نفسه إلا بنفسه فأن لا يجود إلا بما يدخل في نفسه بطريق الضرورة ، وإذا كان ذلك أمراً واجباً لا محذور فيه ، فهذا بطريق الأولى ، وإذا كان تقدير استغناء نفسه عون نفسه يوجد عدمه ، فكذلك تقدير وجوده بدون ما هو داخلٌ في مسمّى نفسه عا هو لازم له يوجب عدمه بالحقيقة .

فهذه الأمور التي نفوها عن الوجود المواجب توجب عدمه وامتناعه ؛ ولهذا كانوا من أعظم الناس تناقضًا ، حيث وصفوا واجب الوجود بممتنع الوجود ، ولهذا جعلوه وجودًا مطلقًا بشرط الإطلاق ، وأو بشرط نفي الأمور الشبوتية كما صرّح بذلك ابن سينا وأتباعه .

وهم قد قسرروا في منطقهم اليونانيّ ما هو معلوم بصريح العقل ، أن المطلق بشرط الإطلاق إنما يوجد في الأذهان لا في الأعيان ، كالإنسان المطلق بشرط الإطلاق ، والجسم المطلق بشرط الإطلاق .

وهذا قصدوا به التمييز بين هذا وبين الوجود الذي هو موضوع الفلسفة الأولى والحكمة العليا عندهم ، وهو العلم الأعلى عندهم الناظر في الوجود ولواحقه ، فإن الوجود ينقسم إلى واجب وممكن ، وقديم ومحدث ، وقائم بنفسه وقائم بغيره ، ومورد التنقسيم مشترك بين الأقسام ، فكان هذا الوجود يعم القسمين : الواجب والممكن ، وهذا هو المطلق لا بشرط ، وهو الكليّ الطبيعيّ ، فجعلوا أحد القسمين – وهو الواجب – هو المطلق بشرط الإطلاق ، وكذلك جعلُ العدم المحض هو المميّز للوجود الواجب عن الممكن ، يوجب كون العدم المحض فصلاً أو خاصة ، وهذا أيضًا باطل ، فإن الأمرين المشتركين في الوجود لا يكون المميز لأحدهما عن الآخر إلا أمرًا وجوديًا ، ولو قدر أنه عدميّ لكان الواجب قد امتاز بأمر عدميّ ، والممكن امتاز بوجوديّ ، والوجود الواجب القديم ؛ لأنهما اشتركا في الوجود وتميز الرب بعدم سينا – أكمل من الموجود الواجب القديم ؛ لأنهما اشتركا في الوجود وتميز الرب بعدم الأمور الثبوتية ، وتميز المخلوق بأمور وجودية .

وهذا الكلام عندهم هو غاية التوحيد والتحقيق والحكمة ، وهو غاية التعطيل والكفر والجهل والضلال ، وذلك أن المطلق بشرط الإطلاق وجوده في الأذهان لا في الأعيان ، وهم يسلمون هذا ويررونه في منطقهم ، ويقولون : الكليّ ثلاثة أنواع: الكليّ الطبيعيّ ، والمنطقيّ ، والعقليّ . فالطبيعيّ هو : الحقيقة المطلقة ، كالإنسانية ، والحيوانية . وأما المنطقيّ فهو : ما يعرض لهذه من العموم والكلية . والمعقليّ هو : المركب منهما . وهو الطبيعيّ بشرط كونها كلية ؛ فهذا العقليّ لا يوجد والعقليّ هو : المركب منهما . وهو الطبيعيّ فيقولون : إنه موجود في الحارج ، إلا في الذهن ، وكذلك المنطقيّ . وأما الطبيعيّ فيقولون : إنه موجود في الحارج ، لكن لا يوجد إلا معينًا مشخصًا ، ويقولون : إنه جزء المعين ، وأن الماهية في الحارج زائدة على الوجود الشابت في الخارج ، ويذكرون عن أصحاب أفلاطون أنهم اثبتوا الكليّ العقليّ في الحارج مسجردًا عن الأعيان ، وشنّعوا عليهم تشنيعًا عظيمًا ، ومن الكليّ العقليّ في الحارج د المطلق بشرط الإطلاق ؛ ويردون على أصحاب أفلاطون : هي قال : إن الربّ هو الوجود المطلق بشرط الإطلاق ؛ ويردون على أصحاب أفلاطون : هي الذين أثبتوا المُثلُ الأفلاطونية – وهي الكليات المجردة عن الأعيان ، ويقولون : هي ثابتة في الأذهان لا في الأعيان .

وعند هؤلاء بتقدير ثبوت هذه الكليات في الخارج ، فلا بد أن تكون لها أعيان ثابت في الخارج مجردة ، فلو قدر أن في الخارج وجوداً مطلقاً بشرط الإطلاق ، لكان كليًا شاملاً عامًا ، وله أعيان ثابت في الخارج بالضرورة ، ويكون متناولاً للواجب والممكن كتناوله للقديم والحادث والجوهر والعرض ، وكتناول سائر المعاني الكلية أفرادها، سواءً سُميّت جنسًا أو نوعًا أو فصلاً أو خاصةً أو عرضًا عامًا ، فيمتنع أن تكون هذه الكليات العامة هي الأعيان الموجودة الداخلة فيها ، ولذلك إذا قُدر أن المطلق لا بشرط وهو الكليّ الطبيعيّ موجودٌ في الخارج - فإنه لا يوجد إلا معينًا ، والمعين ليس هو المطلق ، غيايتهم أن يقولوا : هو جزء منه أو صفة له - فيلزم أن يكون رب العالمين جزءًا من المخلوقات أو صفة لها .

وهؤلاء غلطوا من وجهين : من جهة ظنهم أن في الخارج أموراً مطلقة كلية ، وليس كذلك ، بل ما يتصوره الذهن مطلقاً كليًا يوجد في الخارج ، لكن يوجد معينًا مختصًا . والثاني : أنه لو قدر أن في الخارج مطلقًا كليًا ، فلا ريب أن كل موجود معين مشخص مختص مميز عن غيره ، وليس هذا هو هذا ، ولا وجود هذا وجود

فلابد على كل تقدير من إثبات موجود واجب بنفسه ، مغاير لهذا المطلق ، سواء قيل بوجود الكليات المطلقة المفارقة للأعيان ، كما يقوله أصحاب أوسطو . قيل بأنها لا توجد إلا مقارنة ملازمة للأعيان كما يقوله أصحاب أرسطو .

وأهل الوحدة القائلون بوحدة الوجود لما قال من قال منهم: إنه الوجود المطلق، كابن سبعين والقونوي (١) ، وأمثالهما قال من قال منهم - كالقونوي - : إنه المطلق لا بشرط ليكون موجوداً في الخارج، وهذا باطل أيضاً ، فإن الموجود المطلق لا بشرط يتناول القسمين الواجب والممكن ، فيكون الممكن داخلاً في مسمّى واجب الوجود .

وهم إنما فرقوا بينهما بناء على أن وجود المكن زائد على حقيقته ، وهو باطل، وأن الواجب إنما يتميز بقيود سلبية ، والسلوب لا تكون عميزة عندهم ، بل لا يحصل التمييز في الموجودين إلا بأمور وجودية ، ولأن المطلق عند من يقول بوجوده في الخارج جزء من المعين ، فيكون رب العالمين جزءاً من كل مخلوق ، ولأن الخارج لا يوجد فيه كلي ولا مطلق إلا معينا مشخصا ، ولكن ما هو كلي في الأذهان يكون موجودا في الاعيان ، لكن معينا ومشخصا ، وأيضا فهؤلاء الذيب يقولون : إن واجب الوجود مطلق أو مقيد بالأمور السلبية ، كابن سينا وأهل الوحدة وغيرهم ، هم في الحقيقة لا يثبتون له حقيقة ولا صفة ولا قدرا ، والموجود لابد له من حقيقة تخصة ، مستلزمة لصفته وقدره ، فهم من أعظم الناس تعطيلاً للخالق وجحودا له ،

والرسل عليهم صلوات الله جاءوا بإثبات مفصل ونفي مجمل ، وهؤلاء ناقضوهم : جاءوا بنفي مفصل وإثبات مجمل ، فإن الرسل أخبرت كما أخبر الله في كتابه الذي بعث به رسوله ، أنه : بكل شيء عليم ، وعلى كل شيء قدير ، وأنه حكيم عزيز ، غفور ودود ، وأنه خلق السموات والأرض وما بينهما في ستة أيام ثم

<sup>(</sup>١) هو : صدر الدين ، محمد بن إسحاق بن محمد بن يوسف بن عليّ القونويّ الروميّ ، من كسبار الصوفية ، ومن أصحاب محيى الدين بن عربي ، توفي سنة ٦٧٣ ، وقيل : سنة ١٧٧ هـ .

استوى على العرش ، وأنه كلّم موسى تكليمًا ، وتجلّى للجبل فجعله دكًا وأنه أنزل على عبده الكتاب إلى غير ذلك من أسمائه وصفاته . وقبال في النفي والتنزيه : ﴿ لَيْسَ كَمثْلُهِ شَيْءٌ ﴾ [الشورى : ١١] ، و ﴿ وَلَمْ يَكُن لَهُ كُفُوًّا أَحَدُ ﴾ [الإخلاص : ] ، ﴿ هَلْ تَعْلَمُ لَهُ كُفُوًّا أَحَدُ ﴾ [الإخلاص : ] ، ﴿ هَلْ تَعْلَمُ لَهُ سَميًا ﴾ [مريم : ٦٥] .

وهؤلاء الملاحدة جاءوا بنفي مفصل وإثبات مجمل ، فقالوا في النفي : ليس بكذا ولا كذا ولا كذا ، فلا يقرب من شيء ولا يقرب منه شيء ، ولا يُرى لا في الدنيا ولا في الآخرة ، ولا له كلام يقوم به ، ولا له حياة ولا علم ولا قدرة ولا غير ذلك ، ولا يشار إليه ولا يتعين ، ولا هو مباين للعالم ولا حال فيه ولا داخله ولا خارجه ، إلى أمثال العبارات السلبية التي لا تنطبق إلا على المعدوم .

ثم قالوا في الإثبات: هو وجود مطلق أو وجود مقيد بالأمور السلبية ، وقالوا: لا نقول موجود ولا معدوم ، أو قالوا: هو لا موجود ولا معدوم ، فتارة يرفعون النقيضين ، وتارة يمتنعون من إثبات أحد النقيضين ، ثم تارة يسلكون هذا المسلك في نفي الموجود ، وتارة فيما يُوصف به الموجود من الحياة والعلم والقدرة والكلام وسائر الصفات ، فنفوا الحقيقة وصاروا يعبرون عن المعاني الثبوتية بأنها تركيب كما تقدم .

وقد ذكرنا أن تسمية هذا تركيبًا أمر اصطلحوا عليه ، وإلا فإثبات هذه المعاني لا يُسمى في اللغة المعروفة تركيبًا ، فإن المركب لا يُعقل إلا فيما ركب مركب . وهذا المعنى ممتنع فيما هو موجود بنفسه غنيًّ عن كل ما سواه ، وهو الفاعل لكل ما سواه، وكل ما سواه مخلوق له ، فإذا قُدر أنه متصف بصفات متعددة لم يكن أحد ركبه ولا ركبها فيه .

والناس قد تنازعوا في الأجسام المخلوقة كالكواكب والفلك والهواء والماء وغير ذلك ، فقيل : هي مركبة من الجواهر المنفردة ، وقيل : مركبة من المادة والصورة ، ومنهم من فرق بين الجسم الفلكي والعنصري ، والصواب عند محققي الطوائف أنها ليست مركبة لا من هذا ولا من هذا ، وهذا قول أكثر أهل الطوائف أهل النظر ، مثل الهشامية ، والضرارية ، والنجارية ، والكلابية ، وطائفة من الكرامية وغيرهم .

وقد تنازع الناس في الجسم هل يقبل القسمة إلى غياية محدودة هي الجوهر الفرد ، أو يقبل القسمة إلى غير إثبات الجوهر الفرد ، على ثلاثة أقوال .

والثالث هو الصواب ؛ فإن إثبات الجوهر الفرد الذي لا يقبل القسمة باطل بوجوه كثيرة، إذ ما من موجود إلا ويتميز منه شيء عن شيء ، وإثبات انقسامات لا تتناهى فيما هو محصور بين حاصرين ممتنع ؛ لامتناع وجود ما لا يتناهى فيما يتناهى ، وامتناع انحصاره فيه ، لكن الجسم كالماء يقبل انقسامات متناهية إلى أن تتصاغر أجزاؤه، فإذا تصاغرت استحالت إلى جسم آخر ، فلا يبقى ما ينقسم ولا ينقسم إلى غير غاية ، بل يستحيل عند تصاغره فلا يقبل الانقسام بالفعل مع كونه في نفسه يتميز منه شيء عن شيء لزم أن يقبل الانقسام منه شيء عن شيء ، وليس كل ما تميز منه شيء عن شيء لزم أن يقبل الانقسام بالفعل ، بل قد يضعف عن ذلك ولا يقبل البقاء مع فرط تصاغر الأجزاء ، لكن يستحيل ، إذ الجسم الموجود لابد له من قدر ما ولابد له من صفة ما ، فإذا ضعفت قدر م عن اتصافه بتلك الصفة انضم إلى غيره ، إما مع استحالة إن كان ذلك من غير جنسه ، وإما بدون الاستحالة إن كان من جنسه ، كالقطرة الصغيرة من الماء إذا صغرت جداً فلابد أن تستحيل هواء أو تراباً أو أن تنضم إلى ماء آخر ، وإلا فلا تبقى صغرت جداً فلابد أن تستحيل هواء أو تراباً أو أن تنضم إلى ماء آخر ، وإلا فلا تبقى القطرة الصغيرة جداً من مائر الأجزاء الصغيرة جداً من مائر الأجسام.

وهذا مبسوط في موضعه ولكن نبهنا عليه هنا ؛ لأن هذه الأمور هي مبدأ الاشتباه والتنازع والاضطراب في هذه الأبواب ، فإذا كان ما ادّعوه من التركيب الحسيّ في الأجسام المشهودة باطلاً ، فكيف في الأمور الغائبة التي لا تُعلم حقيقتها؟ فكيف عما يدّعونه من التركيب العقليّ كقولهم : لو كان له حقيقة لكان الوجود صفة لها ، فكان مركبًا ، وكان الوجود الواجب معلولاً لغيره ، فإنه يقال لهم : بل له حقيقة تخصّه يمتاز بها عن كل ما سواه ، بل كل موجود له حقيقة تخصّه ، فالخالق أولى بذلك ، وأما قولهم : يكون الوجود صفة لها ، فهذا إنما يقال أن لو كان الوجود مصدر وجد وجوداً و وجدته وجوداً .

ولا ريب أن لفظ الوجود في اللغبة هو مصدر وَجَدَ يَجِدُ وُجُودًا ، كما في قوله تعالى : ﴿وَوَجَدَ اللَّهَ عِندَهُ﴾ [النور : ٣٩] ، ولكن أهل النظر والعلم إذا قالوا :

هذا موجود ، لم يريدوا أن غيره وجده يسجده ، ولا يريدون أن غيره جعل له وجودًا قَــائمًا به ، بل يريدون به أنه حــق ثابتٌ ليس بمعــدوم ولا منتف ، فــإذا قــيل : هذا الإنسان موجـود ، لم يكن المراد أن هذا الإنـسان قـام به وجـود يكون صـفة لهـذا الإنسان، بل قولنا: هذا الإنسان موجود، أي ثابت متحقق ليس بمعدوم ولا منتف، وليس وجوده في الخارج قدرًا زائدًا على حـقيقته الموجودة في الخارج ، بل الحـقيقة التي هي ماهيته الموجودة في الخارج هي وجوده الثابت في الخارج .

وأما إذا أريد بالحقيقة ما يُتصورً في الذهن ، وهي الماهية الذهنية ، كما يُتصور المثلث في الذهن قبل ثبوته في الخارج ، فالماهية الثابتة في الأذهان مغايرة للحقيقة الموجودة في الأعيان، فمن قال: إن وجود كل شيء عين ماهيته ، كما يقوله متكلمو أهل الإثبات فـقد أصاب إذا أراد أن الوجود الشابت في الخارج هو الماهية الشابتة في الخارج ، ومـن قال : إن وجـود كل شيء غيـر ماهيـته ، كـما يقـوله أبو هاشم بن الجبائيّ وأمثاله ، فقد أصابوا إن أرادوا أن الوجود الشابت في الخارج مغايرٌ للماهية الثابتة في الذهن ، وأما إن أرادوا ما هو المعروف من مذهبهم أن في الخارج ماهيات ثابتة ، وهو المعدوم الثابت في حال عدمه، وأن الوجود صفة لتلك الماهية فهذا خطأ.

وأعظم خطأ من هؤلاء من فرّق من المتفلسفة كــابن سينا وأمثاله ، وقالوا : إن الممكن وجوده ، في الخارج زائد على ماهيته ، وأما الواجب فوجوده في الخارج عين ماهيته ، وإنما كان خطؤهم أعظم لأنهم أخطأوا من وجهين :

أحدهما : إثبات حقائق في الخارج غير الموجودات الثابتة في الخارج .

والثاني : أنهم جعلوا الوجود الواجب وجودًا مطلقًا ليس له حقيقة سوى مطلق الوجود ، وأنه إنما يتميز عن غيره بأمور سلبية أو إضافية ؛ مع أنهم يقولون في منطقهم : إن الأمور السلبية والإضافية لا تميز بين المشتـركين في أمر كليُّ وجوديٌّ ، وإنما يقع التمييز بأمور ثبوتية .

وأيضًا ، فإذا لم يتميز الواجب إلا بأمر عدميّ ، وكلّ من الممكنات يتميز بأمر وجوديّ كان كلّ من الممكنات أكمل منه . مر

وأيضاً ، فالسلب إذا لم يتضمن أمراً ثبوتياً لم يكن صفة كمال ، وإنما يكون كمالاً إذا تضمن أمراً ثبوتياً كمقوله : ﴿لا تَأْخُذُهُ مِنَةٌ وَلا نَوْمٌ ﴾ [البقرة : ٢٥٥] ، وأولئك المعتزلة ومن وافقهم من المتأخرين كأبي حامد والرازي ، في أحد القولين ، وغيرهما إذا قالوا : إن الوجود الواجب صفة للحقيقة - ومن قد يوافقهم في هذا الأصل أحيانا، فيضرق بين وجود الشيء وبين حقيقته في الخارج ، كما يفعله أبو الحسن بن الزاغوني ونحوه في مواضع - كان قولهم مع ما فيه من الخطأ خيراً من قول هؤلاء .

وأما إيراد هؤلاء عليهم: أن الوجود الواجب لا يكون معلولاً ؛ فيقال لهم : أتريدون بذلك أن الوجود الواجب بنفسه لا يكون مفعولاً ولا معلولاً لعلة فاعلة ؟ أم تريدون أن الوجود لا يكون صفة للماهية الموجودة ، ولا يكون الوجود معلولاً لعلة قابلة لا فاعلة ، أم تريدون غير ذلك ؟

فإن أردتم الأول فهـو صحيح ، لكن ليس في قولنا أن الوجـود الواجب صفة للماهية الواجبة ما يوجب أن يكون معلولاً له علة فاعلة .

وإن أردتم أنه لا يكون صفة للوجود الواجب فهذا ممنوع ، بل الوجود صفة للواجب ، والوجب ، والوجب بنفسه هو الموصوف بالوجوب ، لا أن الوجوب هو الواجب بنفسه ، والموجود بنفسه هو الموجود الواجب لا أن وجوده هو الواجب بنفسه فهذا جواب .

وجواب ثان : وهو أن كون الوجود أو الوجوب معلولاً لعلة قابلة ليس بممتنع، وإنما الممتنع أن يكون معلولاً لعلة فاعلة ، فالعلة القابلة كالموصوف القابل لصفته ، والعلة الفاعلة كالمبدع الفاعل لمصنوعه ، والدليل دلّ على أن الواجب بنفسه ووجوبه ووجوده لا يكون مفعولاً ولا معلولاً لفاعل ، لم يدل على أن الواجب لا يكون إلا صفة للواجب ، والوجود لا يكون صفة للموجود ، على قول من يقول : إن وجود الشيء زائد على حقيقته .

فهـؤلاء المعتـزلة ومن وافقهـم على قولهم : إن وجود الشـيء في الخارج زائد على مـاهيتـه ، وإن كان فـي قولهم خطأ، فـهم اقل خطأ واكـثر صـوابًا من أولئك الفلاسفة الذين جعلوا وجوده مطلقًا أو مقيسدًا بالعدم ، فقالوا ما يُعلم بصريح العقل أنه ممتنع من وجسوه كثيسرة مع ما فسيه من التعطيل والجحود لرب العسالمين والتكذيب لأنبيائه المرسلين واتباع غير سبيل المؤمنين .

وأما النوع الثاني من التركيب: وهو التركيب من خاص وعام ، فيقال: نحن وأنتم مع جماهير الناس يقولون: إن الوجود ينقسم إلى واجب ومحكسن ، ومورد التقسيم مشترك بين الأقسام . وهذه القسمة إنما ترد على المعاني لا على مجرد الألفاظ المشتركة ، سواء كانت تلك المعاني متفاضلة والفاظها هي التي يقال لها: الألفاظ المشككة ، أو كانت متساوية وهي الأسماء المتواطئة التواطؤ الخاص ، فأما التواطؤ العام فتندرج فيه المشككة ، وإذا كان الوجود منقسما إلي هذا وهذا فلابد أن يتميز الواجب عن غيره بما يخصه ، والأمور العدمية المحضة لا توجب التمييز . فقد ثبت التركيب بما به الاشتراك ، ومما به الامتياز ، سواء جعلتم الوجود من الألفاظ المشككة أو من المتواطئة تواطؤاً خاصاً .

وأيضًا فيقال: قد عرف أنا إذا قلنا: إن الوجود ينقسم إلى واجب وممكن ، ومورد التقسيم هو المعنى العامل الكليّ ، والكليّ إنما يكون كليًّا في الأذهان لا في الأعيان ، وحينئذ فليس في المخلوقات ما هو مركب مما به الاشتراك ومما به الامتياز ، بل كل موجود فإنه مسختص بصفاته القائمة به ، كاختصاصه بعينه ونفسه لا يشركه غيره فيها ، فإذا كانست المخلوقات ليست مركبة بهذا الاعتبار ، فالحالق أولى أن لا يكون مركبًا بهذا الاعتبار . ولكن أنتم غلطتم في منطقكم اليونانيّ ، فلما رأيتم الإنسان يشابه غيره من الحيوانات في الحيوانية ويختص عنه بالنطق ، والفرس يشابه في الحيوانية ويختص بالصهيل ، قلتم : الإنسان مركب من الحيوانية والناطقية ، وكذلك الفرس مركب من الحيوان والصاهل أو من الحيوانية والصاهلية ، وهكذا في سائر الأنواع ، وظننتم أن هذا المتركيب له تأثير في الخوانية والصاهلية ، وهكذا في منكم في الميزان العقلي ، وهو القانون الذي تزنون به المعاني العقلية ، الذي جعلتموه آلة قانونية تعصم مراعاتها الذهن أن يزل في فكرة ، فإن الميزان إذا كان مائلاً لا عادلاً أخطأ الوازن في الوزن قطعًا ، وقد بسط الغلط في غير هذا الموضع .

ومن أقرب ما يعرف به ذلك أن يقال: الإنسان الموجود في الخارج مركب من عرضين أو من جوهرين، فقولكم: الحيوانية والناطق، أتريدون به أعراضًا هي صفات تقوم بالإنسان، أم جواهر هي أعيان قائمة بأنفسها ؟.

فإن قلتم أعراضًا تبين فساد قولكم ، فإن الإنسان الموجود جوهر قائم بنفسه ، والجواهر لا تكون مركبة من الأعراض ، ولا تكون الأعراض سابقة عليسها ولا مادة لها ، فإن الأعراض قائمة بالجوهر مفتقرة إليه حالة فيه ، وهو موضوع لها في اصطلاحكم ، والموضوع هو المحل المستخني في قوامه عن الحال فيه ، فإذا كان الإنسان عندكم مستغنيًا في قوامه عن أعراضه امتنع أن تكون هي مادته وأجزاءه المقومة له وأن يكون مركبًا منها .

وإن قلتم: بل الحيوانية والناطقية أو الحيوان والناطق جوهوان قائمان بأنفسهما، والإنسان مركب منهما ، كان هذا معلوم الفساد بالضرورة ، فإنا نعلم أن الإنسان هو الحيوان الناطق ، وهو الجسم الحسّاس النامي المتحرك بالإرادة الناطق ، والفرس هو الحيوان الصاهل ، وهو الجسم الحسّاس النامي المتحرك بالإرادة الصاهل، ليس في الإنسان جوهر هو حيوان ، وجوهر هو ناطق ، وجوهر هو جسم ، وجوهر هو حسّاس وجوهر هو نام ، وجوهر هو متحرك بالإرادة ؛ بل هذه أسماء للإنسان الواحد ، كل اسم منها يدل على صفة من صفاته ، فالمسمّى الموصوف بها جوهر واحد ، لا جواهر متعددة .

فتبين أن قولكم : إن الإنسان الموجود في الخارج مركب من هذا وهذا قول باطل كيفما أردتموه .

وأما إن قلتم: إن هذا تركيب عقلي في الذهن ، في قال : التركيب العقلي هو بحسب ما يقدره الذهن ويفرضه ، ومن لم يميز بين الموجودات الثابتة في الخارج وبين المقدرات الذهنية ، كان عن العلم خارجًا ، وفي تيه الجهل والجًا . وهذا حال كثير من هؤلاء ، اشتب عليهم الصور الذهنية بالحقائق الخارجية ، فظنوا ما في الاذهان ثابتًا في الأعيان ، وعامة ما تدّعونه من العقليات مثل الكليات والمجردات كالعقول العشرة وكالمادة وغيرها ، هي أمور ذهنية لا خارجية .

وهم قد جعلوا في علمهم الأعلى - وفلسفتهم الأولى - الذي قسموا فيه الوجود إلى جوهر وعرض ، وجعلوا العرض تسعة أجناس ، كما ذكر ذلك معلمهم الأول أرسطو ، وسموا هذه ( المقالات العشر » : جعلوا الجوهر جنسا تحته خمسة أنواع : أحدها العقول العشرة ، والثاني : النفوس ، والثالث : المادة ، والرابع : الصورة ، والخامس : الجسم ، وتنازعوا في واجب الوجود : هل يسمى جوهرا ؟ ، على قولين لهم . وهذه الأربعة التي هي العقول والنفوس ، والمادة والصورة ، اللتان جعلوهما جزئي الجسم ، إذا حُقق الأمر عليسهم كانت أموراً عقلية مقدرة في الأذهان لا وجود لها في الأعيان ، بخلاف الجسم وأعراضه ، فإن ذلك ثابت في الأعيان ، وهذه الأمور مبسوطة في غير هذا الموضع .

والمقصود هنا التنبيه على منشأ غلطهم في التركيب الذي يزعمونه من الجنس والفصل أو من العرض العام والخساصة ، وقولهم : إن هذا منتف عن واجب الوجود؛ فإذا عرف أن هذا ليس بتركيب في الحقيقة ، وأنه سواء جُعل تركيباً أو لم يجعل تركيباً ، لا يمكن نفيه عن موجود من الموجودات ، لا واجب ولا ممكن عُلم ضلال هؤلاء القوم الذين ضلوا من قبل وأضلوا كثيراً وضلوا عن سواء السبيل .

وأما التركيب من الذات والصفات ، فهذا أيضاً ليس بتركيب ، فان الإنسان الذي لا يكون إلا حيًّا عالمًا قادراً ، ليس له ذات مجردة عن هذه الصفات حتى يقال : إنه مركب من ذات وصفات ، وإذا قال القائل : إنه يمكن تقدير الذات محردة عن الصفات ، كان هذا تركيبًا في ذهنه وخياله كما تقدم .

ومن المعلوم أن الأمور الذهنية العقلية الخيالية ، غير الحقائق الموجودة في الخارج ، وقد تقدم قسولهم في تركيب الجسم من أجزائه الحسية والعقلية ، فقد تبين أن ما جعلوه تركيبًا أخطأوا فيه لفظًا ومعنى ، وأنه بتقدير موافقتهم على جعل ذلك تركيبًا لا يمكن نفيه عن موجود لا واجب ولا ممكن .

فظهر المقامان اللذان ذكرناهما حيث قلنا : إن هذا ليس بتركيب، وبتقدير أن يقال : هو تركيب لا يمكن نفيه .

وأما المقام الشالث فيقال : إثبات معان متعددة في الموجود الواجب وغميره أمر

ضروريّ لابد منه، وأنتم مع فرط مبالغـتكم في السلب تقولون: إنه موجود واجب، وإنه معقول وعاقل وعقل، ولذيذ وملتذ به، وعاشق ومعشوق وعشق، إلى أنواع أخر.

وأما أهل الملل ف متفقون على أنه حي عليم قدير ، ومن المعلوم أن من جعل كونه حيًا هو كونه عالمًا هو كونه قادرًا ، فهو من أعظم الناس جهلاً وكذبًا وسفسطة ، وكذلك من جعل الحياة هي الحي ، والعلم هو العالم ، والقدرة هي القادر ، فيبين العقل الصريح أن كل صفة ليست هي الأخرى ، ولا هي نفس الموصوف ، وكذلك من جعل العشق هو العاشق ، واللذيذ هو اللذة ، ونفس العقل الذي هو مصدر عَقَل يعقل عقلاً هو العقل الذي هو العاقل القائم بنفسه ، فمن جعل الماني هذا هذا ، كان في المكابرة والجهل والسفسطة من جنس الأول ، فمن جعل المعاني هي الذات القائمة بنفسها ، أو كل معنى هو المعنى الآخر ، كان من أعظم الناس جهلاً وكذبًا وسفسطة ، وكان أجهل من النصارى الذين يقولون : أحد بالذات ثلاثة بالا عنو من إله حق ، فإنهم إن جعلوا الأقنوم هو الذات الموصوفة بالصفات الثلاث ، بالا حتى ، فإنهم إن جعلوا الأقنوم هو الذات الموصوفة بالصفات الثلاث ، ولا ترزق ولا تفارق الموصوف ، فالنصارى متناقمضون في التوحيد حيث يلزمهم أن كان المناس يجعلوا الذات هي الصفة أو المتحد هو الذات ، وهؤلاء أعظم تناقضًا منهم ، وقولهم يجعلوا الذات هي الصفة أو المتحد هو الذات ، وهؤلاء أعظم تناقضًا منهم ، وقولهم يو النوحيد شر من أقوال النصارى .

لكن يحيى بن عديّ النصرانيّ الفيلسوف ظن أنه إذا جعل قولهم في التثليث هو مثل تثليث الفلاسفة في قولهم بالعاقل والمعقول والعقل يكون قد انتصر بالأدلة ، ولم يعلم أن ما فر إليه شر مما فر منه ، وأن قول الفلاسفة بالعقل والعاقل والمعقول ، أبطل في المعقول من قول النصارى بالأب والابن وروح القُدس .

وهذه الأمور مبسوطة في غير هذا الموضع ، ولكن نبهنا عليها هنا؛ لانها أصول كلام هؤلاء الذين أضلوا من أذكساء الأمم لا يعلمه إلا السله ، وهم الذين قالوا : إن معجزات الأنبياء - عليهم السلام - قوى نفسانية وبنوا ذلك على أصولهم في قدم العالم ، وأن مبدعه علة تامة موجبة بذاته ، وجعلوا من المقدمات التي استعانوا بها على ذلك نفي الصفات الذي بنوه على ما سمّوه التركيب ، فإذا عرف بطلان أصلهم

كان القول بإثبات صفات الكمال لله حقًا ، وحينتذ فلا يمكنهم أن يقولوا : لا تقوم به الأفعال الاختيارية، فإنهم إنما نفوا قيام ذلك بذاته لنفيهم الصفات، لا لكونه قديمًا، فإن القديم عندهم تحله الحوادث ، ولهذا قالوا : إن الفلك قديم تحله الحوادث .

ومن قال: إن القديم لا تحله الحوادث من أهل الكلام ، كالمعتزلة ومن اتبعهم من الكلابية وأتباعهم ، فإنما قالوا ذلك لاعتقادهم أن ما قامت به الحوادث محدث . أما المعتزلة فلأن من أصلهم أن الصفات أعراض لا تقوم إلا بمحدث . وأما الكلابية وأتباعهم فلأن من أصلهم أن ما يقبل الحوادث لم يخل منها ، وما لم يخل منها كان حادثًا لاعتقادهم امتناع حوادث لا أول لها ، والذين نازعوهم في ذلك من أهل الحديث والكلام والفلسفة وغيرهم ، مثل جمهور أهل الحديث وكثير من المرجئة والشيعة والفقهاء وغيرهم ، مثل الهشامية ، وأبي معاذ التومني (١) ، مثل داود بن علي (١) ، والكرّامية ، ومثل كثير من أثمة الفلاسفة الأساطين المتقدمين والمتأخرين ، ينازعونهم في إحدى المقدمتين أو كلتيهما ، فينازعونهم في قولهم : ما قبل الحوادث لم يخل منها ، كما ينازعهم في ذلك الهشامية والكرّامية ، وأبو عبد الله بن الخطيب وأبو الحسن الآمدي وغيرهما ، فإن هؤلاء وغيرهم طعنوا في قولهم ما قبِل الحوادث لم يخل منها .

وأما قولهم بامتناع حوادث لا أول لها ، فهذا نازعهم فيه أثمة أهل الملل وأثمة الفلاسفة ، وأثمة أهل الحديث والسنة وجمهورهم نازعوهم في هذه ، ونازعهم فيها أثمة الفلاسفة الأولين والآخرين مثل أرسطو ومَن قبله ، فالقائلون بقدم الأفلاك من الفلاسفة يقولون : إن القديم تقوم به حوادث لا أول لها . وأما أهل الملل وأثمة الفلاسفة وجماهيرهم ، فيقولون : إن كل ما سوى الله مخلوق كائن بعد أن لم يكن ، وأن ما قامت به الحوادث من المكنات فهو مخلوق محدث ، بل ما قارنته الحوادث من الممكنات فهو مخلوق محدث ، بل ما قارنته الحوادث من المكنات فهو مخلوق محدث ؛ لامتناع صدوره عن علة تامة قديمة أزلية ، والمشهور من مقالة أساطين الفلاسفة قبل أرسطو هو القول بحدوث العالم ،

<sup>(</sup>١) هو : أبو معاذ التومنيّ من أثمة المرجئة ورأس الفرقة التومنية ، وتومن : قرية بمصر .

 <sup>(</sup>۲) هو : داود بن علي بن خلف الأصبهاني ، الملقب بالظاهري ، إمام الظاهرية ورأسهم ، ولد بالكوفة سنة ۲۰۱
 هـ ، وتوفى ببغداد سنة ۲۷۰ هـ .

وإنما اشتهر القول بقدمه عنه وعن متبعيه كالفارابي وابن سينا والحفيد وأمثالهم .

وأما قيام الأفعال الاختيارية وقيام الصفات بالله تعالى فهو قول سلف الأمة وأثمتها الذين نقوله عن الرسول علم وهو القول الذي جاء به التوراة والإنجيل وهو القول الذي يدل عليه صريح المعقول مطابقًا لصحيح المنقول ، وحينتذ فنعلم بالعقل الصريح أن العالم حادث كما أخبرت به السرسل ، مع أن الرب لم يزل ولا يزال متصفًا بصفات الكمال ، لم يصر قادرًا بعد أن لم يكن ، ولا متكلمًا بعد أن لم يكن ولا موصوفًا بأنه خالق فاعل بعد أن لم يكن ، بل لم يزل موصوفًا بصفات الكمال المتضمنة لكماله في أقواله وأفعاله ، وهذه الأمور مبسوطة في غير هذا الموضع .

والمقصود هنا بيان ما ذكرناه من الدليل على حدوث كل ما سوى الله ، وأن حقيقة قولهم يستلزم أن لا يكون للحوادث محدث أصلاً لامتناع صدور الحوادث عن علة تامة أزلية ، وأن كل محدث سواء سمي معلولا أو مفعولا لابد حين وجوده من وجود جسميع ما به يحدث ، فإذا سُمي معلولا فلا بـد من وجود العلة التامة عند وجوده ، وإذا كانت قديمة وتأثيرها موقوف على شرائط ، فلا بد من حصول الظروف عند حدوثه ، فلا يكفي وجودها قبل حدوثه كما يقولون ، لأن العلة التامة يجب مقارنة معلولها لها ومقارنتها لمعلولها ، فلا يكون المعلول موجودا إلا مع وجود العلة التامة بجميع أجزائها ، إذ لو كان شيء من شروطها معدوماً قد وجد قبل حدوث المعلول لكانت العلة سابقة على المعلول ، والمعلول متأخر عنها ، وهذا ممتنع في العلة التامة ، وكذلك الفاعل القادر لابد من وجود قدرته وإرادته وسائر ما يعتبر في فعله أن يكون موجوداً عند إحداث المحدث ، فهذان وجهان .

### الرد على حجتهم على قدم العالم من وجوه :

وأما حجتهم المذكورة على قدم العالم ، فجوابها من وجوه :

أحلها: أن يُقال: دوام الحوادث إما أن يكون ممتنعًا ، وإما أن يكون ممكنًا ، فإن كان ممكنًا أمكن أن فإن كان ممتنعًا بطل قولهم ، وعُلم أن الحوادث لها ابتداء ، وإن كان ممكنًا أمكن أن تكون هذه الافلاك حادثة مسبوقة بحوادث قبلها ، كما أخبرت بذلك الرسل ، فإن الله تعالى أخبر أنه خلق السموات والأرض في سنة أيام وكان عرشه على الماء ،

وعلى التقديرين فلا يلزم قدم العالم .

واعلم أنه ليس لهم حجة صحيحة صلى قدم العالم أصلاً ، بل غاية ما يقررون أنه لابد من دوام فعل الفاعل ، فبتقدير أن يكون فعله دائمًا بذاته شيئًا بعد شيء يبطل قولهم ، وبتقدير أن يكون كل مفعول محدثًا ، وهو مسبوق مفعول محدث ، يبطل قولهم .

الوجه الثاني: أن يُقال: هـذا بعينه يبطل قـولكم بأن المؤثر إن جاز تأخـر أثره عنه، أمكن حدوث الـعالم وتأخر الفـعل عن الفاعل، وإن لم يجـز تأخر أثره عنه، لزم عدم الحوادث أو قـدمها أو حدوثها بلا محـدث، والكل باطل، فعلم أن قولهم بمؤثر لا يتأخر عنه الأثر باطل.

الوجه الثالث: أن يقال: ترجيح الفاعل لأحد طرفي الممكن على الآخر إما أن يكون ممكنًا، وإما أن لا يكون، فإن كان ممكنًا أمكن تأخر المعالم، وأن القادر المختار يرجّع حدوثه بلا مسرجع، وإن قيل: إن الفاعل لا يمكنه ذلك امتمنع كون الموجب بالذات يسرجّع شيئًا على شيء بلا مسرجع، ومعلوم أن العالم له قدر مخصوص وصفات مخصوصة وحوادث متعاقبة كلها ممكنة، فترجيحها على غيرها من الممكنات لا يكون بمجرد وجود مطلق بسيط نسبته إلى جميع الممكنات نسبة واحدة.

الوجه الرابع: أن يُقال: القديم إما أن يجوز قيام الحوادث به ، وإما أن لا يجوز، فإن لم يجز بطل قولهم بقدم العالم الذي قامت به الحوادث، والأفلاك قامت بها الحوادث، وإن جاز قيام الحوادث به ، أمكن أن يقوم بالقديم الواجب بذاته حوادث لا تتناهى ، ويكون منها ما هو شرط في حدوث العالم ، كما قالوا: إن حركات الأفلاك شرط في حدوث الحوادث السفلية .

الوجه الخامس: أن يُقال: مبنى حجتهم على امتناع ترجيح بلا مرجح تام وامتناع التسلسل، وهم قائلون بالأسرين، فإنهم يتقولون بتسلسل الحوادث، ويقولون: إن الحوادث حدثت بلا مرجح تام، وإذا قالوا نحن ردهنا على من أثبت ذاتًا معطّلة عن الفعل فعلت بعد أن لم تكن فاعلة، قيل لهم: هذا قول طوائف من أهل الكلام، ليس هذا القول منصوصاً عن الأنبياء، لا في التوراة ولا في الإنجيل

ولا في القرآن ، ولا يلزم مـن بطلان هذا القول قدم العـالم ومخـالفة ما أخــبرت به الرسل . بل نقول : إن كان هذا القول محكنًا بطل ردكم له ، وإن كان ممتنعًا لم يلزم إلا دوام فعل الفاعل ، لا أزلية هذه الأفلاك ولا أزلية شيء بعينه من الممكنات .

الوجه السادس: أن يُقال: قولكم أشد استحالة من هذا المقول، فإن هؤلاء نسبوا جسميع الحوادث إلى الفاعل القديم الأزليّ ، وقسالوا : إنه فعل بعد أن لم يكن فاعــلاً ، فأثبتوا لــلحوادث فاعلاً ، ولم يشبتوا ســببًا حادثًا ، وأنتم جــعلتم الحوادث تحدث بلا فاعل أصلاً ، لأن الفاعل القديم الواجب عندكم يلزمه مفعوله الذي هو معلوله وموجبه ومقتضاه فلا يتأخر عنه ، فلا يجور أن يحدث عنه شيء ، فإذن هذه الحوادث لم تحدث عنه ، فتضمن قولكم أن الحوادث لا محدث لها ، وهذا أعظم فسادًا من قول من جعل لها محدثًا أحدثها من غير سبب حادث.

الوجه السابع: أن يُقال : كل ما تذكرونه من الشبه على نفي حدوث هذا العالم، يلزمكم مثله في حدوث كل حادث ، مثل قولكم : إن الفاعل لابد له من غرض ، وقـولكم : إن التأثير إن كان قـديمًا لزم عدم الأثر ، وأمشـال ذلك وإنما وقع التلبيس منكم أنكم أخذتم تحتجون على قدم الأفلاك أو مواد الأفلاك بحجج ليس فيها ما يقتضي ذلك ، بل إما أن تقتضي الحجة نفي الفعل والإحداث بالكلية ، فيعلم فسادها بالضرورة والاتفاق ، وإما أن تقتضي أن كل حادث مسبوق بحادث ، وهذا لا يدل على قدم هذا العالم ، بل على أن الرب لم يزل فاعلاً : إما أفعالاً تقوم بنفسه ، وإما مفعــولات منفصلة تحدث شيئًا بعد شيء ، وليس في واحــد من هذين ما يقتضي صحة قولكم ، بل كل منهما يناقض قولكم .

وغايتكم أن تفسدوا قـول بعض أهل الكلام أو حجتهم ، لكن ليس في هذا تصحيح لقولكم ولا إبطال ما أخبرت به الرسل صلوات الله عليهم أجمعين .

## انتهاء الاستطراد في الرد على قول الغلاسفة بقدم العالم ونغي الصفات:

وهذه الأمور قد بسطناها في غير هذا الموضع ، وإنما نبهنا عليها هنا لأنها أصل قول هؤلاء الذين ينكرون انفطار السموات وانشقاقها ، ويقولون : إن النبوة هي من نوع قوى النفوس ، وأن المعجزات هي قوى نفسانية ، حتى يجعلونها هي سبب ما احدثه السله من آبات الأنبياء ، وإن كانوا مع هذا يعظمون الأنبياء ويوجبون طاعة نواميسهم ، ويأمرون بقتل من يخرق النواميس ، ويقولون : إنهم وضعوا للناس قانونًا من العدل به يعيش الناس في السدنيا ، فهم فيما يخبرون به من صفات الأنبياء يؤمنون ببعض الكتاب ويكفرون ببعض ، كما أخبر الله تعالى ، فيؤمنون ببعض الصفات التي اتصف بها الأنبياء صلوات الله عليهم وسلامه وببعض ما آتاهم الله من الفضائل ويكفرون ببعض .

# عود إلى الكلام على معجزات الأنبياء والرد على أقوال الغلاسغة في ذلك إجمالاً:

والذي يشبتونه للأنبياء قد يحصل للرجل الصالح العالم ، والمخاطبات والمكاشفات الستي يثبتونها للأنبياء تحصل لكشير من عوام الصالحين ، وما أشبتوه من الحق فهو حق ، لكن كفرهم فيا كذبوا به من الحق ، فنقول : ما وصفوا به الأنبياء من أن لهم خصائص في العلم والقدرة والسمع والبصر استازوا بها حق ، لكن دعواهم أن منتهى خصائصهم ما ذكروه باطل ، فنحن لا ننكر أن الله تعالى يخص النبي بقوة قدسية يعلم بها ما لا يعلم غيره ، ولا ننكر أيضًا ما يمشله الله له إما في اليقظة وإما في المنام من الأمور الصادقة المطابقة للحقائق ، ولا ننكر أيضًا أن الله قد يجعل في النفوس قوى يحصل بها تأثير في الوجود .

والناس لهم في هذا الباب قولان: فالسلف والفقهاء والجمهور يقولون: إن الله جعل في الأعيان قوى وطبائع تحصل بها الآثار، كما جعل في النار التسخين وفي الماء التبريد، ونحو ذلك. وطائفة من أهل الكلام ينكرون هذا كله، ويتقولون: ليس في الأعيان قوى وطبائع تكون أسبابًا للآثار، لكن الله يخلق الأشياء عندها لا بها، ويقولون: ليس في العين قوة امتارت بها عن الأنف، ولا في الحبز قوة امتار بها عن الأنف، ولا في الحبز قوة امتار بها عن الخل، ولكن الله تعالى يخلق الشبع بها عن الشرع والعقل، فإن الله تعالى يخلق الشبع والريّ عند ذلك لا به. وهذا القول ضعيف مخالف للشرع والعقل، فإن الله تعالى قال : ﴿وَمَا أَنزَلَ اللّهُ مَنَ السَّمَاء مِن مَّاء فَاحْيًا به الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتَها﴾ [البقرة: ١٦٤]،

وقال تعالى : ﴿فَأَنزَلْنَا بِهِ الْمَاءَ فَأَخْرَجْنَا بِهِ مِن كُلِّ النَّمَرَاتِ ﴾ [الأعراف : ٥٧]، وقال : ﴿وَأَنزَلَ لَكُم مِّنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَنْبَتْنَا بِهِ حَدَّائِقَ ذَاتَ بَهْجَةٍ ﴾ [النمل : ٦٠] ، ومثل هذا كثير في الكتاب والسنة كما قد بسط في موضعه .

والمقصود هنا أن كون النفوس أو غيرها من الأعيان جعل الله فيها من القوى والطبائع ما يحصل به بعض الآثار لا ينكر لا في الشرع ولا في العقل ، ولكن دعوى المدّعي أن معجزات نبينا أو غيره من الأنبياء هي من هذا الباب بهتان عظيم ، والقائلون بهذا رأوا أنهم يمكنهم تعليل بعض الخوارق بعلل طبيعية فعللوها ، ثم جهالهم ظنوا هذا يطرد فطردوا ، وأما حذّاقهم فيكذبون بالخوارق الخارجة عن القانون الطبيعيّ عندهم ، وذلك مثل كون بعض الناس يبقى مدة لا يأكل ولا يشرب، فإن جماعة من الناس يبقى شهراً أو شهرين لا يأكل ، فأخذ ابن سينا يقول في إشاراته : إذا بلغك أن عارفًا مكث مدة لا يأكل ولا يشرب فاسجح بالتصديق ، فإن في الطبيعة عجائب . وقرر ذلك بأن المريض إذا بقيت قواه الهاضمة مشغولة بمدافعة المرض، بقي الطعام محفوظًا مدة لا يأكل فيها ولا يشرب، فالعارف إذا اشتغلت نفسه بعرفانه اجتذبت إليها القوى الهاضمة فلا تهضم الطعام .

وهذا الذي قاله في هذا وأمثاله ليس بطائل، فإن الناس يعلمون أن النفس إذا الستغلت بفرح عظيم أو غضب عظيم أو اهتمام بأمر عظيم، اشتغلت عن الأكل والشرب بهذا وأسبابه، فهذا ونحوه ليس من معجزات الأنبياء ولا مما يختص به الأولياء.

ولهذا كان ما يذكرونه من التأثير مقيداً عندهم بجريانه على القانون الطبيعيّ المعتاد ، فعندهم لا يُتصور أن يفعل المؤثر في المواد إلا ما هي قابلة له ، فقد يقولون: إن الهواء لما كان قابلاً لأن ينقلب ماءً أمكن أن يؤثر المؤثر فيه حتى يصير الهواء ماء فينزل المطر . ومعلوم أن معجزات الأنبياء خارجة عن القوانين الطبيعية .

مثال ذلك : انقلاب العصا ثعبانًا ، ثم ابتلاع الثعبان ما هنالك من العصي والحبال ، فإن هذا خارج عن قوى النفس والطبيعة ؛ لأن الحشب لا يقبل أن يصير حيوانًا أصلاً ، ولا يمكن في القوى الطبيعية أن عصا تصير حية لا بقوى نفس ولا بسحر ولا غير ذلك ، بل الساحر غايته أن يتصرف في الأعراض بفعل ما يحدث عنه الأمراض والقتل ونحو ذلك مما يقدر عليه سائر الآدميين ، فإن الإنسان يمكنه أن يضرب غيره حتى يمرضه أو يقتله .

فالساحر والعائن وغيرهما ممن يتصرف بقوى الأنفس يفعل في المنفصل ما يفعله القادر في المتصل ، فهذا من افعال العباد المعروفة المقدورة ، وأما قلب الأعيان إلى ما ليس في طبعها الانقلاب إليه كمصير الخشب حيوانًا حسّاسًا متحركًا بالإرادة يبلغ عصيًا وحبالاً ولا يتغير ، فليس هذا من جنس مقدور البشر لا معتادًا ولا نادرًا ، ولا يحصل بقوى نفس أصلاً ، ولهذا لما رأى سحرة فرعون ذلك علموا أنه خارج عن طريقة السحر : ﴿فَأَلْقِيَ السَّعرَةُ سَاجِدِينَ ﴿ قَالُوا آمَنًا بِرَبِ الْعَالَمِينَ ﴿ وَهِ مُوسَىٰ طَرِيقة السحر : ﴿فَأَلْقِي السَّعرَةُ سَاجِدِينَ ﴿ قَالُوا آمَنًا بِرَبِ الْعَالَمِينَ ﴿ وَهِ مُوسَىٰ وَهُرُونَ ﴾ [الشعرا : ٤٦ – ٤٨] ، وهذه الحادثة الحارقة للعادة فيها إثبات السانع وإثبات نبوة أنبيائه ، فإن حدوث هذا الحادث على هذا الوجه في مثل ذلك المقام ، يوجب علمًا ضروريًّا أنه من القادر المختار لتصديق موسى ونصره على السحرة ، كما قال تعالى : ﴿فَأَوْجَسَ فِي نَفْسِه خِفَةً مُوسَىٰ ﴿ وَلَا يُقُلِعُ السَّاحِرُ وَلا يُفْلِحُ السَّاحِرُ حَيْثُ أَتَى الأَعْلَىٰ ﴿ وَالْقِ مَا فِي يَمِينِكَ تَلْقَفُ مَا صَنَعُوا إِنَّمَا صَنَعُوا كَيْدُ سَاحِرُ وَلا يُفْلِحُ السَّاحِرُ حَيْثُ أَتَىٰ ﴾ [طه و ٢٠] .

وكذلك إخراج صالح الناقة من هضبة من الهضاب أمر خارج عن قوى النفوس وغيرها ، ولهذا كان أئمة هؤلاء المتفلسفة يكذبون بهذه المعجزات ، وربما جعلوها أمثالاً ، فقالوا : إنه القي عصا العلم فابتلعت حبال الجهل وعصيه ، ونحو ذلك ، كما يغلب الرجل الرجل بحجبته ، وهذا من تأويلات القرامطة التي يعلم بالضرورة بطلانها وأنها مخالفة للنقول بالتواتر ، ومخالفة لما اتفق عليه المسلمون واليهود والنصارى من نقل هذه المعجزات ، واعتبر هذا بأمثاله .

وكذلك وقوف الشمس ليوشع بن نون ، وانشقاق القمر لنبينا ﷺ هو عندهم ممتنع لا يمكن لا بقوى نفس ولا غير ذلك ، لأن الفلك دائم الحركة .

ومعلوم أن هذه المعجزات لا ريب فيها ، وانشقاق القمر قد أخبر الله به في القرآن ، وتواترت به الأحاديث ، كما في الصحيحين وغيرهما عن ابن مسعود وأنس وابن عباس وغيرهم (١) ، وأيضًا فكان النبي عليه يقرأ بهذه السورة في الأعياد والمجامع

قاعدة في تحقيق الرسالة وإبطال قول أهل الزيغ والضلالة المسمى « بالصفدية » \_\_\_\_ م

العامة ، فيسمعها المؤمن والمنافق ومن في قلبه مرض . ومن المعلوم أن ذلك لو لم يكن وقع لم يكن ذلك .

أما أولاً: فلأن من مقصوده أن الناس يصدّقونه ويقرون بما جاء به ، لا يخسرهم دائمًا بشيء يعلمون كلفه فيه ، فإن هذا ينفرهم ويوجب تكذيبهم لا تصديقهم .

وأما ثانيًا: فلأن المؤمنين كانوا يسالونه عن أدنى شبهة تقع في القرآن ، حتى نساؤه ؛ فراجعته عائشة في قوله : « من نُوقش الحساب عُذّب » ، وذكرت قوله تعالى : ﴿فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا﴾ [الانشقاق : ٨] ، حتى قال لها : « ذلك العَرضُ »(١) .

وراجعته حفصة في قوله: ﴿ لَنْ يَلْخُلُ النَّارِ أَحَلَّ بِالِعْ تَحْتَ الشَّـْجِـرَةَ ﴾ ، وذكرت قوله تعالى: ﴿ إِنْ مِنْكُمْ إِلاَّ وَارِدُهَا ﴾ [مريم: ٧١] ، حتى أجابها بقوله: ﴿ اللَّمْ تَسْمَعِي قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ نُنَجِّي الَّذِينَ اتَّقَوْا ﴾ [مريم: ٧٧] » (٢)

وراجعه عمر بقوله : ﴿ لَتَدْخُلُنُ الْمُسْجِدَ الْحَرَامَ إِنْ شَاءَ اللَّهُ آمنينَ ﴾ [الفتح : ٢٧] عام الحديبية لما صالح المشركين على السرجوع ذلك العام ، حتى قال له أبو بكر ، كما قال له النبي على أن تدخله هذا العام ؟ قال : لا ، قال : فإنك داخله ومُطوّف به (٢) .

وأمثال ذلك كثيرة ، فكيف يقرأ عليهم دائمًا ما فيه الخبر بانشقاق القمر ولا يرد على ذلك مؤمن ولا كافر ولا منافق ؟ مع أن ابن الزّبعرى (٤) وغيره من المشركين تعلقوا بالقياس الفاسد في قوله : ﴿إِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ حَصَبُ جَهَنَّمَ أَنتُمْ لَهَا وَارِدُونَ ﴾ [الانبياء : ٩٨] ، فقاس المسيح على الاصنام بكونه معبودًا وهذا معبود ،

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاريّ في العلم (٢٣٧/١) ح(٢٠٣) ، ومسلم في الجنة (٤/ ٢٢٠٤) ح(٧٩/ ٢٨٧٦) .

<sup>(</sup>۲) أخـرجـه مسلـم في فضـائل الصـحـابة (٤/ ١٩٤٢) ح(٦٣١ / ٢٤٩٢) ، وآبن مـاجـه في الزهد (٢/ ١٤٣١) حر(٤٨١) ، وآبن مـاجـه في الزهد (٢/ ٢٣١) ح(٤٨١) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاريّ في الشروط (٥/ ٣٨٨ – ٣٩٢) ح(٢٧٣١ – ٢٧٣٢). ضمن حديث طويل .

<sup>(</sup>٤) هو : عبـد الله بن الزبعرى بـن قيس بن عديّ السـهميّ - رضي الله عنه - اسـلم عام الفتح ، انـظر الإصابة (٢/ ٣٠٠) .

وهذا من جهله بالقياس ؛ فإن الفرق ثـابت بأن هؤلاء أحيانًا ناطقون ، وهم صالحون يتألمون بالنار، فـلا يعذبون لأجل كفر غـيرهم ، بخلاف الحــجارة التي تلقى في النار إهانة لها ولمن عبدها .

قال الله تعالى : ﴿ وَلَمَّا ضُرِبَ ابْنُ مَرْيَمَ مَثَلاً إِذَا قَوْمُكَ مِنْهُ يَصِدُونَ ﴿ وَقَالُوا أَلَهَ تَنَا خَيْرٌ أَمْ هُوَ مَا ضَرَبُوهُ لَكَ إِلاَّ جَدَلاً بَلْ هُمْ قَوْمٌ خَصِمُونَ ﴾ [الزَخرف : ٥٧ ، ٥٥] ، فلو لم يكن انشقاق القمر معلومًا معروفًا عندهم لعظم في إنكاره القيل والقال وكثرة الاعتراض وكثرة السؤال، وصار في ذلك من المراء والجدال ما لا يخفى على أدنى الرجال .

وكذلك الـقرآن ، فإن القرآن فيه من الأخبار عن الأمم الماضية كقصة آدم وإبليس ، ونوح وقومه ومخاطبته لهم ، وقصة عاد وثمود ، وفوعون وما جرى من الأمم وقومهم من المخاطبات في الأمور الجزئية بما لا يمكن أن تُعلم بالحسدس وقوى النفس التي تنال بواسطة العلم بالحسد الأوسط . وكذلك الخبسر عن الأمور المستقبلة المفصلة ، فإن هذه كلها لا يمكن في الجبلة أن تُعلم إلا بمخبسر يخبر بها الإنسان ، وأما علمه بها بدون الخبسر فممتنع من قوى النفس ؛ ولهذا يقول سبحانه وتعالى : ﴿وَمَا كُنتَ بِجَانِبِ الْفَرْبِيِّ ﴾ [القصص: كُنتَ بِجَانِبِ الْفَرْبِيِّ ﴾ [القصص: ٤٤] ، ﴿وَمَا كُنتَ بِجَانِبِ الْفَرْبِيِّ ﴾ [القصص: ٤٤] ، ﴿وَمَا كُنتَ بِجَانِبِ الْفَرْبِيِّ ﴾ [القصص: ٤٤] ، ﴿وَمَا كُنتَ لَدَيْهِمْ إِذْ أَجْمَعُوا أَمْرَهُمْ ﴾ [يوسف : ١٠٢] ، ﴿وَمَا كُنتَ لَدَيْهِمْ إِذْ اللهِمُ مَنْ وَلَى اللهُ عَمْران : ٤٤] .

وفي الجملة ، فهؤلاء يدّعون ما ذكره ابن سينا في « إشاراته » من أن خوارق العادات في العالم ثلاثة أنواع ، لأنها إما أن تكون بأسباب فلكية كتمزيج القوى الفعّالة السماوية بالقوى المنفعلة الأرضية ، وهذا هو الطّلسمات ، وإما أن تكون بأسباب طبيعية سفلية كخواص الأجسام وهي النيرنجيات ، وإما أن تكون بأسباب نفسانية ، ويزعمون أن المعجزات التي للأنبياء والكرامات التي للأولياء وأنواعًا من السحر والكهانة هو من هذا الباب (۱) ، ويقولون : الفرق بين النبيّ والساحر : أن النبيّ نفسه زكية تأمر بالخير ، والساحر نفسه خبيثة تأمر بالشر ، فهما يفترقان عندهم

<sup>(</sup>١) انظر الإشارات والتنبيهات لابن سينا (٤/ ٩٠١ - ٩٠١) .

فيما يأمر به كل منهما لا في نفس الأسباب الخارقة .

وقد قــدمنا أن من أهل الكلام والنظر من يــنكر أن تكون في شيء من الأنفس وغيرها من الأجسام - الحيوان وغير الحيوان - قوى أو طبائع أو أن يكون لها تأثير ، بل يجعلون ذلك كله من باب المقارنة الـعادية المحضة ، وهذا قول جمـهور الأشعرية ومن يوافقهم من أهل الظاهر، وأهل القياس من أصحاب مالك والشافعيّ وأحمد وغيـرهم، وهؤلاء قد يغلون حتي يقـولوا : إن قدرة الحيـوان لا تأثير لها في أفـعاله الاختـيارية لا للإنسـان ولا لغيــر الإنسان ، وينكرون أيضًا أن يكــون الله يفعل شــيتًا لشيء ، فينكرون الأسباب والحكم في خلقه وأمره ، وكثير منهم ينكر القياس ، ومن أقر منهم لم يجعل علل الشرع إلا مجرد علامات ، وأكثرهم يتناقضون في هذا الأصل ، فإذا تكلموا في تفاصيل الفقه والطب وحكمة الله تكلموا بموجب فطرتهم وإيمانهم على طريقة الجمهور الذين يثبتون ما لله في خلقه وأمره من الأسباب المتقدمة على الحوادث والحـكم المتأخرة عن الحـوادث ، وإذا ناظروا الفلاسـفة والمعــتزلة في أصول الدين في مسائل القدر والتعديل والتجوير وتعليل أفعال الله تعالى وأسباب الحسوادث تكلموا على هذه الطريقة التي هي في الأصل طريقة المجبرة كجهم بن صفوان وأمثاله ، ويجعلون نفس المشيئة مـقتضية لترجيح أحد المثلين على الآخر، بلا سبب يقتـضي الترجيح غير الإرادة ، وادّعوا أنهـا كما أنها تقتضي جنس التـخصيص فإنها تقتضى التخصيص المعين ، إذ التخصيص ببعض الحوادث دون بعض لا يقع بنفس العلم ولا بنفس القدرة ، فلا بد له من مخصّص ، وذلك هو الإرادة . لكن المعقبول من ذلك أن جنس الإرادة يخصص جنس المحدثات ، وأما كبون هذا المعيّن مراده من هذا فلا تقتضيه نفس جنس الإرادة ، إلا أن كون المراد مختصًا بسبب يقــتــضى أن يراد دون غــيره ، وأن يكــون من المريد ســبب يوجب أن يريد ذاك دون غيره، فادّعي هؤلاء أن نفس الإرادة تخصص مثلاً عن مثل من غير سبب معين ، وذاك لا في المريد ولا في المراد ، مع أن نسبتها إلى جميع المرادات نسبة واحدة .

وقال جمهور العقلاء : هذا بما يعلم فساده بالضرورة ، فإن الإرادة إذا استوت نسبتها إلى جميع المرادات وأوقاتها وصفاتها وأشكالها ، كان ترجيح الإرادة لمثل على مثل ترجيحًا من غير مرجّع ، فإن جاز هذا جاز أن يُقال : الفاعل القادر يخصص

مثلاً على مثل بلا إرادة ، وحينتذ فلا إرادة كما تقوله معتبزلة البغداديين ، وإن جار هذا لزم ترجيح أحد المثالين على الآخر بلا مرجّح أصلاً ، فإذا كان نسبة الوجود والعدم إلى حقيقة الممكن نسبة واحدة جاز ترجيح أحدهما على الآخر بلا مرجح ، فيلزم جواز وجود الممكنات والمحدثات بلا مبدع فاعل .

فقال هؤلاء: نحن نفرق بين ترجيح القادر لأحد مقدوريه على الآخر بلا مرجّح وبين ترجيح الموجب بلا مرجّح ، وهذا الفرق هو أصل قول المعتزلة وقول الأشعرية ومن وافقهم من الفقهاء أصحاب مالك والشافعيّ وأحمد وغيرهم من حيث يجعلون الموجب للترجيح إرادة نسبتها إلى المثلين سواء ، ولكن هؤلاء يجعلون المرجّح هو إرادة القادر المختار وأولئك يجعلون المرجّح هو نفس القادر المختار .

ثم البصريون منهم يقولون: يُحدث بنفسه الإرادة لا في محل ، والبغداديون منهم يقولون بنفي هذه الإرادة ، ويقولون : لا تزيد الإرادة على فعل المفعول والأمر بالمأمورات .

وأهل الكتاب من اليهود - السامره وغيرهم الموافقون للمعتزلة - هم على هذين القولين .

وأبو عبد الله بن الخطيب ونحوه متناقضون في هذا الباب ، فإذا ناظروا المعتزلة في مسائل القدر والجبر سلكوا مسلك من يقول : إن المكن لا يرجح أحد طرفيه على الآخر إلا بمرجح تام مستلزم لأمر ، لا فرق في ذلك بين القادر والموجب . فإذا ناظروا الفلاسفة في مسألة حدوث العالم ، وطالبهم النهرية بسبب حدوث العالم سلكوا مسلك المعتزلة فقالوا : القادر المختار يرجح أحد طرفي المقدور على الآخر بلا مرجح ، أو قالوا : الإرادة القديمة هي المرجح ، كما يقول ذلك الأشعرية والكرامية ومن وافقهم من الحنفية والمالكية والشافعية والحنبلية .

وهذا المقام هو من الأصول العظام الـتي اضطربت فـيـهـا رءوس أهل النظر والفلسفة والكلام ، ومن سلك الطرق النبوية السامية علم أن العقل الصريح مطابق للنقل الصحيح ، وقال بموجب العقل فـي هذا وفي هذا ، وأثبت ما أثبتته الرسل من خلق السموات والأرض في سـتة أيام ، وأن الله خالق كل شيء وربه ومليكه ، ولم

يجعل شيئًا سوى الله قديًا معه ، بل كل ما سواه محدث كائن بعد أن لم يكن ، هغ قوله : إن ترجيح أحد المتسمائلين على الآخر لا يكون إلا بمرجّع ، ولا فرق في ذلك بين مرجح ومرجح ، ومع قوله : إن ما شاء الله كان ، وما لم يشأ لم يكن ، ومع إثباته حدوث كل ما سوى الله بالبرهان العقلي الصريح ، الذي لا يحتاج معه إلى تعجيز الله في الأزل عن الفعل ، وإلى أن يقول : إنه إن لم يكن الفعل ممكنًا ثم صار ممكنًا من غير حدوث شيء ومن غير أن يحتاج إلى أن يجعل الحوادث تحدث بلا سبب أصلا ، ومع إبطاله أن يكون صانع العالم موجبًا بذاته وعلة أزلية مستلزمة لمعلولها ، ومع قوله : إن كل ما لا يسبق الحوادث من الممكنات فإنه لا يكون إلا حادثًا بها لامتناع دوام الحوادث ، بل لامتناع صدور المحدثات ، وما لا يتقدم عن موجب بالذات ا ، وإذا بطل الموجب بالذات لزم حدوث كل ممكن ، فإن قدم شيء من الممكنات لا يكون إلا إذا كان له موجب تام أزلي ، وإذا امتنع شرط القدم لشيء من المكنات امتنع قدم شيء من الممكنات امتنع قدم شيء من الممكنات ، وهذا مبسوط في موضعه .

### إنكار بعض المتكلمين الأسباب والحكم :

ولكن المقصود هنا أن كثيرًا من أهل النظر والكلام كالأشعري وغيره أنكروا الأسباب والطبائع والقوى الموجودة في خلق الله وأمره ، وأنكروا حكم الله المقصودة بذلك ، وقالوا في «لامات كي» المذكورة في القرآن ، كقوله : ﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجَنَّ وَالْإِنسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُونَ ﴾ [الذاريات : ٥٦] ، وقوله : ﴿وَلَذَلِكَ خَلَقَهُمْ ﴾ [هود : الجنّ ووله : ﴿وَلَذَلِكَ خَلَقَهُمْ ﴾ [هود : الما الماقبة» ، وقوله : ﴿وَلَمُ للهُ شَيًّا لأجل شيء ، أو يأمر ليسيء لأجل شيء ، أو يأمر بشيء لأجل شيء ، أو يأمر بشيء لأجل شيء .

فه ولاء لا يثبتون في الأفلاك العلوية ولا الأجسام السفلية ولا النفوس قوى تكون سببًا لحدوث شيء ، وإذا أنكروا تأثير القدرة التي للحيوان فهم لما سواها أشد إنكارًا . وهؤلاء إذا أرادوا أن يجيبوا الفلاسفة عما ادّعوه من أسباب المعجزات وغيرها من الخوارق قالوا : نحن نقول : إن المؤثر في الحوادث هو قدرة الله فقط ولا أثر لشيء من ذلك ؛ ولهذا قال الأشعريّ : إن أخص وصف الرب هو : القدرة على الاختراع .

١٠٢ ----قاعدة في تحقيق الرسالة وإبطال قول أهل الزيغ والضلالة المسمى « بالصفدية »

والكلام بين هؤلاء وبين منازعيهم في مقامين :

أحدهما: أنهم لا يسلمون حصول الخوارق مقارنة لما تذكره الفلاسفة من الأسباب.

الثاني: أنهم إذا سلموا ذلك جعلوا ذلك كسائر الأمور التي علم اقترانها في العادة ، فإن العادة جارية بأن الإنسان بأكل في شبع ، ويشرب فيروى ، ويضرب بالسيف فيقطع ، فإذا كانوا يقولون : إن مسجرد القدرة القديمة هي المحدث للشبع والري والقطع وغير ذلك عند هذه الأمور المقارنة لها لا بها ، وأنه ليس هنا قوة ولا طبيعة ولا فعل له تأثير في هذه الحوادث بوجه من الوجوه ، كان قولهم لذلك في المعجزات أقوى وأظهر .

وأبو حامد الغزاليّ في كتاب « تهافت الفلاسفة » جعل هذه المسألة من الأصول التي نازع فيها الفلاسفة (١) ، ولهذا اشتد نكير ابن رشد عليه في « تهافت التهافت اوجعل هذا من المواضع التي استطال بها على أبي حامد ، وانتهز بها الفرصة في الرد عليه والانتصار للفلاسفة .

وأما المعتزلة ونحوهم من القدرية فيفرقون بين تأثير الحيّ القادر وتأثير غيره ويقرّون بإشبات التأثير للقادر، سواء كان خالقًا أو مخلوقًا، ولا يثبتون لغير ذلك تأثيرًا، ويزيدون على ذلك حتى يجعلوا ما تولّد عن فعل الإنسان من فعله، ولا يجعلون لبقية الأسباب التي شاركته تأثيرًا، فإن أفعال الإنسان وغيره من الحيوان على نوعين: أحدهما: المباشر، والثاني: المتولد. فالمباشر: ما كان في محل القدرة، كالقيام والقعود والأكل والشرب، وأما المتولد: فيهو ما خرج عن محل القدرة، كخروج السهم من القوس، وقطع السكين للعنق، والآلم الحاصل من الفرب، ونحو ذلك.

فهولاء المعتزلة يقولون : هذه المتولدات فعل العبد ، كالأفعال المباشرة ، وأولئك المبالغون في مناقضتهم في مسائل القدر من الأشعرية وغيرهم يقولون : بل هذه الحوادث فعل الله تعالى ، ليس للعبد منها فعل أصلاً ، وهم وإن كانوا لا يثبتون لقدرة العبد أثراً في حصول المقدور ، فإنهم يفرقون بين ما كان في محل القدرة

<sup>(</sup>١) انظر : تهافت الفلاسفة (٢٣٧ - ٢٣٨) .

فيجعلونه مقدوراً للعبد، وما كان خارجاً عن محل القدرة فلا يجعلونه مقدوراً للعبد، وأكثر من نازعهم يقول: إن هذا كلام لا يُعقل، فإنه إذا لم يثبت للقدرة أثر لم يكن الفرق بين ما كان في محل القدرة وبين ما كان في غير محل القدرة إلا فرقًا في محل الحادث من غير أن يكون للقدرة في ذلك تأثير، وتسمية هذا مقدوراً دون هذا تحكم محض وتفريق بين المتماثلين.

ولهذا قال بعض الناس: عجائب الكلام التي لا حقيقة لها ثلاثة: طفرة النظام، وأحوال أبي هاشم، وكسب الأشعري . وإذا قيل لهولاء: الكسب الذي أثبتموه لا تُعقل حقيقته ، فإذا قالوا: الكسب ما وُجد في محل القدرة المحدثة مقارنًا لها من غير أن يكون للقدرة تأثير فيه ، قيل لهم: فلا فرق بين هذا الكسب وبين سائر ما يحدث في غير محلها وغير مقارن لها ، إذ اشتراك الشيئين في زمانهما ومحلهما لا يوجب كون أحدهما له قدرة على الآخر كاشتراك العرضين الحادثين في محل واحد في زمان واحد ، بل قد يقال: ليس جعل الكسب قدرة ، والقدرة كسبًا بأولى من العكس ، إذا لم يكن إلا مجرد المقارنة في الزمان والمحل ، ولهذا قال أهل السنة وأهل الإثبات من سائر الطوائف: إن العبد فاعل لفعله حقيقة ، بخلاف جمهور الأشعرية ومن وافقهم ، فإنهم يقولون: إنه فاعل مجازًا وليس حقيقة ، ويقولون: إن فعل العبد فعل لله لا للعبد ؛ لأنهم مع سائر أهل السنة المثبتين للقدر يقولون: إن الله تعالى خالق أفعال العباد ، وهم يقولون: إن فعل الله هو مفعوله يقولون: إن الله تعالى خالق أفعال العباد ، وهم يقولون: إن فعل الله هو مفعوله والخلق هو المخلوق .

وقد وافقهم على ذلك طائفة من أصحاب مالك والشافعيّ وأحمد ، وهو أولى قدولي القاضي أبي يعلى ، ثم رجع عن ذلك ووافق الجمهور من أصحاب مالك والشافعيّ وأحدد في أن الخلق غير المخلوق ، وهو قول الحنفية وأهل الحديث وجمهور الصوفية وجمهور أهل الكلام .

فلما كان هؤلاء يقولون : إن فعل الله هو مفعوله ، والخلق هو المخلوق ، ويقولون : إن فعل العبد فعل لله ، ويقولون : إن فعل العبد مخلوق لله ، لزمهم أن يقولوا : إن فعل العبد فعل لله ، وإذا كان فعله فعلاً لله لم يكن فعلاً له ؛ لأن الفعل الواحد لا يكون فعلاً لفاعلين .

ولهـذا قامت الشناعـة عليهم من جـماهيـر الناس المشبتين للقـدر والنافين له ، وأرادت القدرية من المعتـزلة والشيعة وغيرهم بسهذه الزلة من هؤلاء أن يتوسلوا بذلك إلى إبطال قول أهل السنة في القـدر ، وأن الله لم يخلق أفعال العباد ؛ لأن جـمهور المعتزلة يقـولون أيضًا : إن الخلق هو المخلوق ، فإذا كان العبد فاعـلاً لفعله امتنع أن يكون مخلـوقًا لله ، إذ المخلوق هو الخلق ، والمفعـول هو الفعل عندهم ، كـما هو كذلك عند الأشعرية .

فلما اتفق هذان الفريقان على أن الخلق هو المخلوق ، والفعل هو المفعول ، تباينوا في مسألة أفعال العباد تباينًا صاروا فيه على طرفي نقيض . هؤلاء يقولون : ثبت أن العبد فاعل لفعله ، فلا يكون فعله فعلاً لله ، فلا يكون خلقًا لله ، فلا يكون مخلوقًا لله ؛ وهؤلاء يقولون : ثبت أن الله خالق كل شيء من أفعال العباد وغيرها ، فلا يكون في الوجود ما هو فعل ولا مفعول لغير الله ، إذ الفعل هو المفعول ، فلا تكون حركات العباد فعلاً لهم ، بل لله تعالى .

وأما جمهور الخلق من أهل السنة وغيرهم فيقولون : إن الخلق غير المخلوق ، وفعل الله القائم به ليس هو مفعوله المنفصل عنه ، ويقولون : أفعال العباد مخلوقة لله مفعولة له ، لا أنها نفس خلقه ونفس فعله ، وهي نفس فعل العبد ، فهي فعل العبد حقيقة لا مجازاً .

وأما كون العبد له مفعول متولد عنه غير فعله ، فهذه مسألة التولد ، وعلى ذلك يُبنى الكلام في أصوات العباد وكلامهم ؛ فإن الأصوات متولدة عن حركات العبد الاختيارية ، فمن قال : إن المتولد ليس من فعل العبد ولا كسبه ، يقول : إن أصوات العباد ليست مقدورة لهم ولا مفعولة ولا كسبًا ، كما يقول ذلك الأشعرية ومن وافقهم من أصحاب أحمد وغيرهم ، كالقاضي أبي يعلى وأبي الحسن بن الزاغوني (١) وغيرهم .

ثم تولد من هذا بحث آخر فيمن قال : إن الأصوات المسموعة من القارئ ، أو بعض الأصوات المسموعة من القارئ، هي صوت الله ، فإنه بني ذلك على هذا

<sup>(</sup>١) هو : على بن عبيد الله بن نصر بن السري .

الأصل فقال: الأصوات ليست من مقدور العباد ولا من أفعالهم وكسبهم ، بل هي مضافة إلى الله ، فتضاف إليه بحسب ما يوجب الإضافة ، فإن كانت بكلامهم أضيفت إليه إضافة خلق، وإن كانت لكلام الله أضيفت إليه إضافة وصف ، وكانت ظاهرة في المحدث لا حالة فيه ، ولكن ظهورها قارن حركة العبد .

وهذا الكلام وإن كان قد قاله طائفة من هؤلاء فهو معلوم الفساد بالضرورة والحسّ واتفاق جماهير العقلاء ، وهو قول فاسد مبنيّ على أصل فاسد ، وإنما هو من باب الإلزام لمن وافقهم من الأشعرية على أن الأصوات المسموعة ليست مقدورة للعباد، وكثير من الأشعرية متناقضون في هذا الباب ، ففي بحثهم مع المعتزلة يجعلون أصوات العباد غير مقدورة لهم ولا مفعولة لهم ، وفي بحثهم في مسألة القرآن يجعلونها مقدورة للعباد مفعولة لهم، والكلام على هذا مبسوط في موضع آخر .

والمقصود هنا أن جمهور المسلمين يقولون بالحق الذي دل عليه المنقول والمعقول فيقولون : إن أفعال العباد مخلوقة لله مفعولة له ، وهي فعل للعباد حقيقة لا مجارًا، وهم يثبتون ما لله في خلقه وأمره من الأسباب والحكم ، وما جعله الله في الأجسام من القوى والطبائع في الحيوان وفي الجسماد ، لكنهم مع إثباتهم للأسباب والحكم لا يقولون بقول الطبائعية من الفلاسفة وغيرهم ، بل يقولون : إن الله خالق كل شيء وربه ومليكه ، وأنه ما شاء الله كان ومـا لم يشأ لم يكن ، وأنه لا حول ولا قوة إلا بالله ، ويعلمون أن الأسباب هي مخلوقة لله بمشيئته وقدرته ، ولا تزال مفتقرة إلى الله ، لا يقولون : إنها معلولة له أو متولَّدة عنه ، كـما يقوله الفلاسفة ، ولا أنها مستغنية عنه بعد الإحداث ، كما يقوله من يقوله من أهل الكلام ، بل كل ما سوى الله تعالى دائم الفقـر والاحتياج إليه ، لا يحـدث ولا يبقى إلا بمشيئته القـديمة ، فما كان بالأسباب فالله خالقه وخالق سببه جميعًا ، ويقولون مع هذا إن الأسباب التي خلقها ليس فيها ما يستقل بالتأثير في شيء من الأشياء ، بل لا بدّ له من أسباب أخر تعاونه وتشاركه ، وهو مع ذلك له معارضات وموانع تعارضه وتدافعه ، كما في الشعاع الحادث عن الشمس ، والاحــتراق الحادث عن النار ، ونحو ذلك ، فإنه لابلًا مع الشمس من محلّ قابل لانعكاس الشعاع عليه ، وهو مع ذلك يمتنع بحصول الحائل ، كالسحاب والسقف وغير ذلك من الموانع ، وبكلّ حال . فقول متكلمة الملل من المعتزلة والشيعة والكرّامية والأشعرية ونحوهم أقرب إلى القبول من أقوال الفالاسفة والطبائعية والمنجمين ونحوهم ، فإ هؤلاء يشهدون بعض الأسباب ، كما يشهدون الطبائع والقوى التى خلقها الله في الأجسام ، وكما يشهدون ما للشمس والقمر وغيرهما في هذا العالم من الآثار ، لكنهم مع ذلك يضيفون الحوادث إلى سبب من أسبابه ، كإضافة الحوادث من الأجسام وغيرها إلى الطبيعة ، والطبيعة عرض قائم بجسم ، فمن جعل المحدث للإنسان في بطن أمه ، وما فيه من الأعضاء المختلفة وقواها ومنافعها هو الطبيعة ، كان قوله أظهر فساداً من تلك الأقوال التي فيها إضافة الحوادث إلى مجرد مشيئة القديم من فير إثبات سبب ولا حكمة ، أو إضافة الحوادث إلى قدرة القادر المختار ، سواء كان قديمًا أو حادثًا ، فإن كلاً من القولين خير من إضافة ذلك إلى الطبيعة ، هي عرض بجسم من الأجسام، ليس له أرادة ولا مشيئة ، مع أن الجنين المخلوق في الرحم أكمل من الرحم وقواها ، ثم فلاسفة هؤلاء إذا قالوا : إن هذه الحوادث تحدث بسبب حركات الرحم وقواها ، ثم فلاسفة هؤلاء إذا قالوا : إن هذه الحوادث تحدث بسبب حركات الأفلاك ، وأن ذلك يعدها لقبول الفيض عليها من العقل الفمّال ، كانوا محتاجين في جميع ما يقولونه إلى إقامة المليل على أنه سبب، وما يذكرونه من إثبات العقل الفعّال كلام باطل ، كما قد بسط في غير هذا الموضع .

وإنما يقرم الدليل على أن الحوادث تصدر عن حركات حيّ مختار ، وتلك هي الملائكة التي أخبرت بها الأنبياء ، وليست الملائكة هي العقول التي يثبتها هؤلاء ، فإن العقل الأول عند هؤلاء هو المبدع لكل ما سوى الله ، والعقل الفعال عندهم هو المبدع لكل ما تحت فلك القمر .

واهل الملل يعلمون بالاضطرار من دين الرسل أنه ليس عندهم أحد غير الله يخلق جميع المبدعات ، ولا أنهم أثبتوا ملكًا من الملائكة أبدع كل ما تحت السماء ، بل الملائكة عندهم عباد لله، ليس فيهم من هو مستقل بإحداث جميع الحوادث ، فضلاً عن أن يكون مبدعًا لكل ما سوى الله وسواه ، كما يقوله هؤلاء الفلاسفة في العقل الأول . قال الله تعالى : ﴿وَقَالُوا اتَّخَذَ الرَّحْمَنُ وَلَدًا سَبْحَانَهُ بَلْ عَبَادٌ مُكْرَمُونَ العقل الأول . قال الله تعالى : ﴿وَقَالُوا اتَّخَذَ الرَّحْمَنُ وَلَدًا سَبْحَانَهُ بَلْ عَبَادٌ مُكْرَمُونَ فَي لا يَسْبِقُونَهُ بِالْقُولُ وَهُم بِأَمْرِه يَعْمَلُونَ ﴿ الانبياء : ٢١ - ٢٨] ، وقال تعالى : يَشْفُعُونَ إلا لَمَن ارْتَضَى وَهُم مِنْ خَشْيَتِهُ مُشْفَقُونَ ﴾ [الانبياء : ٢١ - ٢٨] ، وقال تعالى :

وأيضًا ، فبتقدير ثبوت العقل الفعّال وما قبله من العقول ، فهذه عندهم هي لازمة لذات الله متولّدة عنه معلولة له ، وحينئذ فالحوادث الحادثة لا تجوز أن تصدر عنها ؛ لأن ذلك يتضمن حدوث الحوادث بلا سبب حادث ، وإذا قالوا : إن حركات الأفلاك توجب تحريك العناصر حتى تمتزج امتزاجات مُعدّة لقبول الفيض كان هذا باطلاً من وجوه ، منها : أن يقال : فالحوادث كلها من حركات الأفلاك وما يحدث عنها لا بد لها من محدث ، ومحدث الحوادث لا يجوز أن يكون علة تامة أزلية ، لأن العلة التامة الأزلية مستلزمة لمعلولها، فيجب أن يكون معلولها مقارنًا لها في الأزل ، فيمتنع أن يكون شيء من الحوادث صادرًا عن الواجب الوجود بواسطة أو بغير واسطة، وحينئذ فلا يكون للحوادث محدث .

وأيضًا فنفس حركة الفلك الأعلى حركة واحدة متشابهة بسيطة لا توجب بنفسها آثاراً مختلفة إلا لاختلاف القوابل ، كما أن الشمس تبيض جسمًا وتسود جسمًا وتلين جسمًا وتيس جسمًا بحسب القوابل المختلفة ، فإذا كان حركت بسيطة والعقل بسيطًا لم يصدر عنهما أمور مختلفة . وكذلك الأفلاك التي تحته لها حركات معدودة محصورة ، وكل منها حركته بسيطة ، وليس في شيء من هذه الحركات والمتحركات ما يوجب هذه الأعيان والحوادث المختلفة اختلاقًا لا يُحصى عدده في الصفات والأقدار والحركات ، هذا مع قولهم إن الواحد البسيط لا يصدر عنه إلا واحد ، فيعلم بالضرورة أن هذه الحوادث الكثيرة المختلفة ليست صادرة عن عدد محصور في السائط .

وأيضًا فيقال: تلك الحركات والمتحركات والعقول المعلومة أمور مختلفة متعددة، فإن صدرت عن واحد بطل قولهم: لا يصدر عن الواحد إلا واحد، وإن صدرت عن موصوف بالصفات والافعال القائمة بطل قولهم بالموجب بالذات، وعلى التقديرين يبطل مذهبهم

وأيضًا، فإن الواحد البسيط الذي يذكرونه إنما يُوجد في الأذهان لا في الأعيان، فإنه وجود مطلق والمطلق إنما يـوجد في الذهن لا في الخـارج، وأما المطلق بشـرط الإطلاق فظاهر. وأما المطلق لا بشـرط الذي يسمونه: الكليّ الطبيعيّ، فهذا أيضًا لا يوجد في الخارج كليًا يمنع تصوره من وقوع الشركة فيه، وإنما يوجد معينًا مشخصًا جزئيًا، لكن مـا في الذهن كليّ، بمعنى أنه مطابق لتلك الجـزئيـات كمطابقـة اللفظ العام لافراده.

وأيضًا ، فذلك الواحد إن كان الصادر عنه واحداً لم يصدر عن الآخر إلا واحد ، وكذلك هلم جرًا ، فيلزم أن لا يكون في العالم كثرة ، وإن صدر عنه أكثر من واحد بطل أصلهم ، وإذا قالوا : فيه جهات كالوجوب والإمكان ، وعقله لمبدعه وعقله لنفسه ونحو ذلك ، فيصدر عنه باعتبار وجوبه عقل ، وباعتبار إمكانه جسم ، ونحو ذلك من الهذيان الذي يقولونه في هذا الموضع ، قيل لهم : تلك الأمور إما أن تكون وجودية ، وإما أن تكون عدمية ، فإن كانت وجودية وقد اتصف بها الصادر الأول ، فقد صدر عن المبدع الأول أكثر من واحد ، و إن كانت عدمية كان الواحد صدر عنه باعتبار اتصافه بأمور عدمية أكثر من واحد ، وحينئذ فالواجب الوجود يتصف بالأمور العدمية بالاتفاق ، فيجب أن يجوز أن يصدر عنه أكثر من واحد هو احد به واحد من الصادر الأول ، الذي هو العقل الأول عندهم .

وبالجملة فالأدلة الدالة على بطلان قولهم كثيرة جداً ، والكلام على هذا وغيره قد بُسط في غير هذا الموضع .

## تلذيص ما سبق ذكره في الاستطراد :

والمقصود هنا أن أقوال هؤلاء ليست مطابقة لما أخبرت به الرسل ، كما ليست مطابقة لما دل عليه العقل الصحريح ، فلا هي موافقة للمنقول الصحيح ولا للمعقول

الصريح ، ولكنهم يسفسطون في العقلبات ، ويقرمطون في السمعيات ، كما ظهر ذلك في متصوفة ذلك في الباطنية من القرامطة والإسماعيلية وأمثالهم ، وكما ظهر ذلك في متصوفة الفلاسفة الذين يزعمون أن أخبار الأنبياء مطابقة لأقوال هؤلاء الفلاسفة ، وكما ظهر ذلك فيمن يريد أن يجمع بين الشريعة والفلسفة ، كابن سينا وابن رشد الحفيد وأمثالهما ، وكما سلك نحوا من ذلك أهل الوحدة والحلول كابن عربي وابن سبعين وابن قسي (۱) صاحب « خلع النعلين » ، وأمثال هؤلاء ، فإن هؤلاء أعظم مخالفة لصريح المعقول مع صحيح المنقول من المعتزلة ونحوهم .

والمعتزلة ونحوهم أقرب منهم ، ومتكلمة أهل الإثبات للصفات والقدر ، مثل الكرّامية والكُلابيّة والأشعرية والسالمية وغيرهم ، أقرب إلى موافقة المعقول الصريح والمنقول الصحيح ، وإن كان لكل منهم من الخطأ ما لا يوافقه الآخر عليه .

فأما السلف والأئمة وأكابر أهل الحديث والسنة والجماعة فهم أولى الطوائف بموافقة المعقول الصريح والمنقول الصحيح ، والكلام في مثل هذه الأمور مبسوط في غير هذا الموضع .

وإنما ذكرنا ذلك هنا لأن المعجزات منجملة الحوادث ، ففي حدوثها للطوائف من الكلام ما نبهنا عليه ، والمقصود هنا بيان بطلان قول من يقول : إن أسبابها قوى نفسانية ، وقد ذكرنا أن الأشعرية ومن وافقهم من المعتزلة ونحوهم يبطلون ذلك بناء على أصولهم ، وهؤلاء يبطلون ذلك بناء على أن المؤثر في جميع الحوادث هو قدرة الله ، وأما المعتزلة فلا يبطلون تأثير الحي القادر ، ولكن كثير منهم يقول بإبطال تأثير النفوس ، وإذا قال الفيلسوف : قول هؤلاء باطل لثبوت القوى والطبائع ، قيل له : القول الذي بنيت عليه هذا القول هو أبطل من أقوال هؤلاء ، فإنك بنيت ذلك على أن فاعل العالم موجب بالذات وأنه علة تامة مستلزمة لمعلولها ، وقد تبين بصريح العقل بطلان هذا القول ، وتبين أنه مستلزم أن لا يكون للحوادث محدث ، وإذا كان العقل بطلان هذا القول ، وتبين أنه مستلزم أن لا يكون للحوادث محدث ، وإذا كان كذلك لم يكن لك أن تبطل قولهم مع تصحيح قولك ، بل إما أن يبطل القولان أو يصح أحدهما ، وحيننذ فيكون قولهم أولى بالصحة وقولك أولى بالبطلان ، فثبت بصحيح على التقديرين .

<sup>(</sup>١) هو : أبو القاسم أحمد بن الحسين بن قسيٌّ ، توفي سنة ٥٤٦ هـ .

وبيان ذلك أن يُقال : صحة قولك تحتاج أولاً إلى أن قوى المنفوس يصدر عنها مثل هذه الآثار ، وهذا القدر مناوعك فيه أكثر بمن يوافقك على تأثير الطبائع ، فجمهور الفلاسفة والطبائعيين لا يقرون بها ، كما يقرون بأن النار تسخن والخبز يشبغ والماء يروي ، ثم بعد هذا إذا ثبت لقوى النفس تأثير لم يمكن أن يثبت تأثيرها في هذه الحوادث العظيمة ، ثم تحتاج مع ذلك أن تنفي أن يكون هناك أسباب أخر غير هذه ، ثم بعد ذلك كله يبقى الكلام في الأسباب والمسببات ، فأنت تحتاج إلى عقاب عظيمة لا تقدر على تقريرها حتى تصل إلى مسألة الأسباب ، وحينئذ فتجتمع أنت ومنازعوك من أهل الكلام المعتزلة والأشعرية ونحوهم .

وأما جمهور المسلمين فهم لا ينكرون الأسباب والمسبّبات لا في الجماد ولا في الحيوان كما تقدم ، لكن يعتسرفون بكل ما دلّ على صحّته الدليل ، سواء كان الدليل نقليًا أو عقليًا . وهم وإن بيّنوا أن طريقة أهل الكلام أقرب إلى الحق - نقلاً وعقلاً - من طريق الفلاسفة ، فإنهم يعترفون بما في طريقتهم من النقص والعيب ، وجحد بعض الحق والتزام بعض الباطل .

ولهذا كان السلف والأثمة يذمون أهل الكلام الذين يتكلمون بمثل هذا الكلام المشتمل على نوع من الباطل ، ويمنعون أن تُرد بدعة ببدعة ، ويقابل الباطل بالباطل، ويُرد الفاسد بالفاسد ، ولكن مع كون هذا يُذَمَّ ويعاب فلا يُنكر كونه خيراً من كلام أولئك ، كما أنّا وإن كنا نذم ما يوجد في بعض المسلمين من ظلم وجهل ، فنحن نعلم أن ما في الكفار من ذلك أعظم ، وإن كنا لا ننكر ما يوجد في بعض أهل السنة والجماعة من جهل وظلم ، فنحن نعلم أن الجهل والظلم في الرافضة أكثر .

### (نصــل)

#### انتماء الاستطراد ، عود إلى موضوع الكتاب :

إذا تبين هذا فيقال : الكلام على هؤلاء من وجوه :

أحدها: أن يقال: قولكم هذا قول بلا علم ، وهو قول لا دليل على صحته ، وهذا يقال قبل الجزم ببطلان قولهم .

فإنهم - أولاً - يُطالبون بالدليل الدّال على صحة قولهم ، وليس لهم على ذلك دليل أصلاً ، بل عامّة ما يعتمدون عليه التجويز الذهنيّ ، والذي قرره ابن سينا وأمثاله ليس فيه ما يدل على أن هذا هو الواقع ، بل غاية مطلوبهم تجويز ذلك وإمكانه ، مع أن ذلك باطل .

وأيضًا: فإثبات قوى النفوس لا يوجب مثل هذه الآثار ، ولا ريب أن المعجزات المعلومة عند المسلمين واليهود والسنصارى مما اتفق النساس على أن قوى النفوس لا تقتضيها .

والفلاسفة يسلمون ذلك ، لكن إنما يقرون من المعجزات بما يظنون أنه يمكن إحالته على قوى النفوس ، كإنزال المطر ، وزلزلة الأرض ونحو ذلك مما يكون فيه استحالة الجسم من حال إلى حال قسابل له ، فإذا حصل قوة فاعلة مع المقوة القابلة حصل ذلك ، وإذا كان الهواء يستحيل ماء بأسباب تقتضي ذلك ، وحركة الأرض وزلزلتها ممكنة بأسباب ، وأمراض الجسم مما يحصل بأسباب – أمكن حصول ذلك بالقوى النفسانية ، والساحر يؤثر في أحوال الأجسام ولا يؤثر في قلب الأعيان ، فيؤثر في أسباب المرض والموت ونحو ذلك ، وأما جعل الخشب حية فهذا عندهم غير مكن لا بقوى نفسانية ولا غيرها . وأما من أنكر أن يكون لقوى النفوس تأثير بالكلية – كما يقول ذلك من يقوله من أهل الكلام من الأشعرية والمعتزلة ، ومن الأطباء والفلاسفة وغيرهم – فهؤلاء يُسندون المنع إلى هذا الأصل .

ولكن نحن لا نحتاج إلى أن ننبه على هذا الأصل ، بل لا يمتنع أن يكون لقوى النفوس نوع تأثير كما لقوى سائر الأعيان ، وإن كانت الأعيان وقواها متفاوئة ، فلا ريب أن قوة جبريل الذي قال الله فيه : ﴿عَلَّمَهُ شَدِيدُ الْقُوَىٰ ﴿قَى فَوْهُ عَندُ ذَي الْعَرْشِ النجم : ٥ ، ٦] ، وقال فيه : ﴿إِنّهُ لَقَوْلُ رَسُولُ كَرِيم ﴿ إِنّهُ لَقُولُ رَسُولُ كَرِيم ﴿ إِنّهُ قَوْمُ عَندُ ذِي الْعَرْشِ مَكِين ﴿ يَكُ مُطَاعٍ ثُمّ أُمِينٍ ﴾ [ التكوير : ١٩ - ٢١] ، وقد رُوي أنه قلع قرى قوم لوط السّت ورفعها ثم قلبها عليهم ، فلا ريب أن هذه القوة التي للملك مما امتاز بها على أصحاب القوى المعروفة لما نشاهده من الحيوان .

### الفلاسغة يقولون: ما ذكره ابن سينا في كتاب الإشارات من مبادئ ثلاثة ا

وقد بينا أن هؤلاء يقولون ما ذكره ابن سينا وأمثاله كما خمتم ﴿ إشاراته ﴾ بأن قال : ﴿ الأمور الغريبة تنبعث في عالم الطبيعة من مبادئ ثلاثة : أحدها : الهيئة النفسية . وثانيها : خواص الأجسام العنصرية ، مثل جذب المغناطيس للحديد بقوة تخصه . وثالثها : قوة سماوية بينها وبين أمزجة أجسام أرضية مخصوصة بهيئات وضعية ، أو بينها وبين قوى نفوس أرضية مخصوصة بأحوال فلكية فعلية أو انفعالية تستتبع حدوث آثار غريبة ) .

قال : « والسحر من قبيل القسم الأول ، بـل المعجزات والكرامات والنيرنجيات من قبيل القسم الثاني ، والطلسمات من قبيل القسم الثالث » (١) .

فزعم أن أسباب خوارق العادات في هذا العالم هي هذه الأسباب الثلاثة : إما القوى النفسانية ، وإما القوى الجسمانية العنصرية ، وإما القوى الجسمانية أو النفسانية .

## نغيه هذه المبادئ لا دليل له عليه :

وهذا النفي لم يذكر عليه دليلاً ، ولا دليل له عليه ، والنافي عليه الدليل ، كما أن المشبت عليه الدليل ، وهو يقول : « ليس الخرق في تكذيبك ما لم تستبن حكمته دون الخرق في تصديقك ما لم يقم بين يديك بينته » (۱) ، وهذا كنفيهم للجن والملائكة ، وهؤلاء يلزمهم إقامة دليل على النفي ولا دليل لهم ، ولكن كذبوا بما لم يحيطوا بعلمه ولما يأتهم تأويله ، وهذا مما ينبغي أن يُعرف ، فيإن عميدة هؤلاء في حصرهم الفاسد هو النفي والتكذيب بلا علم أصلاً .

وأيضًا ، فإنا قد علمنا نحن وغيرنا بالمشاهدة والأخبار المتواترة والدلائل اليقيئية بطلان هذا الحصر ، وأنه يحدث في هذا العالم أمور كشيرة عن أحياء ناطقين من غير نفوس بني آدم وغير الأجسام العنصرية وغير الفلك وقواه .

<sup>(</sup>١) انظر : الإشارات والتنبيهات (٤/ ٩٠٠) .

<sup>(</sup>٢) انظر : الإشارات والتنبيهات (٤/ ٩٠٢) .

وقد ذكر ابن سينا لما تكلم على إثبات الخوارق على أصول إخوانه الفلاسفة الذين يزعمون أن المبدع للعالم موجب بذات لا قدرة لها ولا مشيئة ، وأنه يمتنع انشقاق الأفلاك وتغير هذا العالم ، وهؤلاء يكذبون ، أو يكذب كثير منهم ، بكثير من الغرائب التي يقر بها ابن سينا وأمثاله ، فإن الإلهيين من الفلاسفة يقرون بأمور كثيرة ينكرها الطبيعيون منهم .

فلما ذكر إمكان ما صدق به من الغرائب ، وذكر دليل إمكانه على أصول إخوانه ، قال : « اعلم أن هذه الأشياء ليس القول بها والشهادة لها ، إنما هي ظنون إمكانية صير إليها من أمور عقلية فقط ، وإن كان ذلك أمراً معتمداً لو كان ، ولكنها تجارب لما بيّنت طلبت أسبابها ، ومن العادات المتفقة لمحبي الاستبصار أن تعرض لهم هذه الأحوال في أنفسهم أو يشاهدوها مراراً متوالية في غيرهم ، حتى يكون ذلك تجربة في إثبات أمر عجيب ليكون حجة وداعيًا إلى طلب سببه ، فإذا اتضح حسمت الفائدة به واطمأنت النفس إلى وجود تلك الأسباب ، وخضع الوهم فلم يعارض العقل فيما قدر فعله أو رؤياه منها ، وذلك من أجم الفوائد وأعظم المهمات ، ثم إني لو اقتصصت جزئيات هذا الباب فيما شاهدناه ، وفيما حكاه من حدّثناه لطال الكلام، ومن لم يصدق الجملة هان عليه أيضاً أن لا يصدق التفصيل "(۱) ، فهذا كلامه .

وقد تبين أنه إنما ذكر من أسباب الغرائب الأخبار بالمغيبات ، لم يدكره لمجرد كونه ظنًا ممكنًا عُلم إمكانه بأدلة عقلية ، بل لما علمت هذه الغرائب بالمشاهدة والخبر الصادق فطلبت حينئذ أسبابها ، وهذا بعينه يُقال له فيهما علم غيره ثبوته بالمشاهدة والأخبار الصادقة ، فمن شاهد وجود الجن ورآهم أحياءً ناطقين منفصلين عن الإنسان أو ثبت ذلك عنده بالأخبار الصادقة ، أو علم من الأدلة اليقينية ما يدل على ذلك، كما قد علم ذلك من شاء الله .

## الآدلة على أن الجن ليست قوى نفسانية :

كان قد علم يقينًا أن الجن ليست قوى نفسانية وعلم أن من الغرائب ما يكون عن أفعال الجن وأخبارهم .

<sup>(</sup>١) انظر : الإشارات والتنبيهات (٤/ ٨٩١) .

وهذا أمر معلوم لجميع الأمم من العرب والتبرك والهند وغيبرهم ، والأمور المتواترة عند الأمم عن الكهان تفوق الإحساء ، والذي علمناه في زمانها من تحمله الجن تطير به في الهواء ، وتسرق له أنواع الأطعمة من الحلاوة وغيسرها ، وتأتيه بها وتخبره عن بعض الأمور الغائبة عنه بأمور كثيرة يطول وصفها في هذا الباب .

وأما أمر الملائكة فهو أجل وأعظم ، وأخبارهم متواترة عند أهل الكتاب، وأما أثارهم في العالم فيعلم بالمعاينة والمشاهدة ، فدعوى المدّعي بعد هذا أن المعجزات والكرامات والسحر هي قوى نفسانية من أبطل الباطل ، فإن السحر كثير منه يكون بالشياطين ، كما قال الله تعالى : ﴿وَاتَّبعُوا مَا تَتْلُو الشّياطينُ عَلَىٰ مُلك سُلَيْمَانَ وَمَا كَفَرَ بِالشّياطينَ وَلَكَنَّ الشّياطينَ عَلَىٰ مُلك سُلَيْمَانَ وَمَا كَفَرَ بِالشّياطينَ وَلَكنَ الشّياطينَ كَفَرُوا يُعَلّمُونَ النّاسَ السّحْرَ وَمَا أُنزِلَ عَلَى الْمَلكَيْنِ بِهَابِلَ هَارُوتَ وَمَارُوتَ وَمَا يُعَلّمُونَ النّاسَ السّحْرَ وَمَا أُنزِلَ عَلَى الْمَلكَيْنِ بِهَابِلَ هَارُوتَ وَمَا رُوتَ وَمَا يُعَلّمُونَ النّاسَ السّحْرَ وَمَا أُنزِلَ عَلَى الْمَلكَيْنِ بِهَابِلَ هَارُوتَ وَمَا رُوتَ وَمَا يُعَلّمُونَ النّامَ نَحْنُ فَيْنَةٌ فَلا تَكْفُرُ اللّهِ إلى النّع الاَية [البقرة : وَمَارُوتَ وَمَا يُعلّمُانِ مِنْ أَحَدٍ حَتّى يَقُولا إِنّمَا نَحْنُ فَيْنَةٌ فَلا تَكْفُرُ اللّهِ الى النّع الاَية [البقرة :

وكتب السحر عملوءة من الأقسام والعزائم على الجن بساداتهم الذين يعظمونهم، ولذلك كانت الإنس تستعيذ بالجن ، كما قال الله تعالى : ﴿وَأَنَّهُ كَانَ رِجَالٌ مِنَ الْإِنسِ يَعُوذُونَ بِرِجَالٍ مِنَ الْجِنِ فَزَادُوهُمْ رَهَقًا ﴾ [الجن : ٥] ، كانوا إذا نزل الرجل منهم بواد يقول : أعوذ بعظيم هذا الوادي من سفهائه ، فأنزل الله هذه الآية . وكان النبي علي يعود الحسن والحسين فيقول : « أعيذكما بكلمات الله التامة ، من كل شيطان وهامة ، ومن كل عين لامة »(۱) ، ففرق بين الشيطان وبين الهوام وبين أعين الإنس ، كما يدل ذلك على وجود الضرر في هذه الجهات الثلاث : الإنس والجن والهوام .

وقد قال تعالى : ﴿كَذَلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِيّ عَدُواً شَيَاطِينَ الإِنسِ وَالْجِنِّ يُوحِي بَعْضُهُمْ الْكَلِّ نَبِيّ عَدُواً شَيَاطِينَ الإِنسِ وَالْجِنِّ يُوحِي بَعْضُهُمْ إِلَىٰ بَعْضٍ زُخْرُفَ الْقَوْلِ غُرُورًا﴾ [الأنعام : ١١٢] ، وقال تعالى : ﴿قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ النَّاسِ ﴾ إلى آخرها ، فأمره بالتعوذ من شر الوسواس من الجنة والناس ، الذي يوسوس في صدور الناس .

وقد أخبر الله في كتابه عن خطابه لــلجن وأمره لهم ونهيه لهم ، كقوله : ﴿يَا

<sup>(</sup>۱) أخرجه السبخاريّ في أحاديث الأنسياء (٦/ ٤٧٠) ح(٣٣٧١) ، وأبو داود في السنة (٤/ ٣٣٥) ح(٤٧٣٧) ، وابن ماجه في الطب (٢/ ١١٦٤ – ١١٦٥) ح (٣٥٢٥) ، والإمام أحمد في مسئده (١/ ٣١٠) ح(٢١١٧) .

ونحن لو ذكرنا ما رأينا وسمعناه من أحوال الجن لطال الخطاب: من أحوالهم مع المؤمنين الصالحين ومن أحوالهم مع أهل الكذب والفجور، كما قال الله تعالى: ﴿ هَلُ أُنَبُّكُمْ عَلَىٰ مَن تَنزَّلُ الشَّيَاطِينُ ﴿ إِنَّ السَّمْعُ لَا أَنْبَكُمْ عَلَىٰ مَن تَنزَّلُ الشَّيَاطِينُ ﴿ إِنَّ لَا تَكُلُ عَلَىٰ كُلِّ أَفَّاكُ أَثِيمٍ ﴿ النَّهُ السَّمْعُ وَأَكْثُولُهُمْ كَاذَبُونَ ﴾ [الشعراء: ٢٢١ - ٢٢٣].

فهؤلاء قوم حصروا الوجود وأسبابه فيما علموه ولا علم عندهم بانتفاء ما لم يعلموه ، وغاية أحدهم أن ينفي الشيء لانتفاء دليل معين ، وهذا غاية الجهل ، وهم جهّال من وجهين : أحدهما : عدم العلم بكثيسر من أنواع الموجودات وأحوالها ، والثاني : عدم العلم بأسباب الحوادث ، فإنهم لما لم يشبتوا قدرة الرب على تغيير المعالم ونفوا مشيئته التي بها تحدث الحوادث صاروا منكرين لخرق العادات فاحتاجوا في إثبات الغرائب إلى إجرائها على ذلك القانون الباطل ، ولهذا بينا فساد الأصل الذي بنوا عليه مذهبهم ، وهو كون العالم متولدًا عن علة موجبة بالذات مستلزمة لمعلولها ، فإن هذا الأصل إذا بطل بطل دعواهم أن الحوادث لا تكون إلا بهذه الأسباب ، وأمكن أن يكون الله هو الذي يحدثها سبحانه وتعالى بمشيئته وقدرته ، وإن كان ما يشاؤه ويخلقه بأسباب يخلقها وبحكمة يريدها هو سبحانه وتعالى .

ومما يبين جهلهم في حصرهم وأن ما ذكروه من أن أسباب المعجزات والكرامات والسحر قوى نفسانية أنهم مخطئون في فاعل السحر ، فخطؤهم في فاعل المعجزات والكرامات أولى وأعظم .

وذلك أن السحر ليس هو مجرد قوى النفس كما ذكره باتفاق أهل المعرفة بالسحر، بل السحرة مستعينون بأرواح مقارنة لهم، وكتب السحر الموروثة عن الكشدانيين (١)، والهند، واليونانيين، والقبط، وغيرهم من الأمم مملوءة بذكر

<sup>(</sup>١) هم طائفة من عبدة الكواكب . انظر تاج العروس ، مادة ( كشد ١ .

ذلك، مثل كتب طمطم الهنديّ ، وتنكلوشا البابليّ ، وكتب ثابت بن قرّة (١) ، وأبي معشر البلخيّ (٢) ، وغيرهم عن صنف في هذا الباب ، وأبو عبد الله محمد بن الخطيب قد ذكر في كتابه الذي سمّاه « السر المكتوم في السحر والطلسمات ومخاطبة النجوم » في ذلك أمورًا كثيرة .

وهؤلاء يعبدون الكواكب بأنواع العبادات والقرابين وتنزل عليهم الشياطين التي يسمونها هم روحانيات الكواكب ، وهي أشخاص منفصلة عنهم وإن لم يروها سمعوا كلامها فتخبرهم وتخاطبهم بأمور كثيرة وتقضي لهم أنواعاً من الحوائج ، وهذا موجود اليوم كثيراً في بلاد الترك والخطا ، والعجم والهند ، بل وفي بلاد مصر واليمن والعراق والشام وغير ذلك ، وأعرف من هؤلاء عدداً .

وهم كما قال تعالى : ﴿وَلا يُفْلِحُ السَّاحِرُ حَيْثُ أَتَىٰ﴾ [طه : ٦٩] . وقال تعالى : ﴿وَلَقَدْ عَلِمُوا لَمَنِ اشْتَرَاهُ مَا لَهُ فِي الآخِرَةِ مِنْ خَلاقِ وَلَبَيْسَ مَا شَرَوْا بِهِ أَنفُسَهُمْ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة : ١٠٢] ، وقال تعالى : ﴿وَاتَّبَعُوا مَا تَتْلُو الشّيَاطِينُ عَلَىٰ مُلْكِ سُلَيْمَانَ ﴾ [البقرة : ١٠٢] ، وقد تقدم ذكرها .

فإذا كان هؤلاء مع أهل الملل متفقين على ما شاهدوه وسمعوه من وجود هذه الأحياء الناطقين المنفصلين عن نوع الإنسان وعن العناصر الأربعة والأفلاك ، وأنهم كثيراً ما تصدر منهم الغرائب ، فكيف يقال : إن أسباب الغرائب هي الثلاثة فقط ؟! فتبين أن الذي يجعل السحر إنما يكون عن مجرد قوى نفسانية من أعظم الناس جهلاً وضلالاً ، وقائل ذلك في المعجزات أجهل منه وأضل بكثير .

وأيضًا فإن هؤلاء سواء قالوا بقدم العالم أو حدوثه ، وسواء قالوا مع الحدوث بدوام فعل الرب أو تجدده بعد أن لم يكن ، وسواء قالوا مع قدم العالم بأن له علة مبدعة أو لم يقولوا بذلك ليس معهم ما ينفي وجود ما لم يعلموا وجوده من الأفلاك والأرواح العلوية والسفلية ، وهم يصرحون بأنهم ليس معهم ما يدل على أن الأفلاك تسعة ، بل هم يثبتون ما اعتقدوا قيام الدليل على ثبوته ، وأما نفي الزيادة فلا دليل

<sup>(</sup>۱) هو : أبو الحسن ، ثابت بن قسرة بن زهرون الحرانيّ ، الصابئ ، طبيب ، ورياضي ، وفسيلسوف ، وقد بحران سنة ۲۲۱ هـ ، وتوفي ببغداد سنة ۲۸۸ هـ .

<sup>(</sup>٢) هو : جعفر بن محمد بن عمر البلخيّ ، من بلخ بخراسان ، توفي سنة ٢٧٢ هـ .

لهم على نفيه ، وإذا كان هذا في الأفلاك التي هي محسوسة ، ودلهم على عددها كسوف الكواكب بعضها بعضًا ، واختلاف حركات الكواكب السبعة ، وغير ذلك أولى أن لا يكون لهم دليل على نفيه ، وحينئذ فلا دليل لهم على نفي ملائكة كشيرة أضعاف أضعاف العقول العشرة ، ولا على نفي ملائكة تدبر أمر السماء والأرض والسحاب والمطر وغير ذلك ، فلو أخبر بوجود ذلك من لم يعلم صدقه ولا كذبه لم يجز تكذيبه إلا بدليل ، فكيف إذا أخبر بذلك الأنبياء الصادقون المصدقون ؟! وحيئل فأفعالها من أعظم الأسباب في وجود الغرائب ، فكيف يُقال لا سبب لها إلا هذه الأسباب الثلاثة ؟!

#### الأدلة على وجود الملائكة :

وأيضًا فالدلائل الدالة على وجود الملائكة غير أخبار الأنبياء كثيرة .

منها: أن يُقال: الحركات الموجودة في العالم ثلاثة: قسرية ، وطبيعية ، وإرادية ، ووجه الحصر أن مبدأ الحركة إما أن يكون من المتحرك أو من سبب خارج ، فإن لم تمكن حركته إلا بسبب خارج عنه ، كصعود الحجر إلى فوق ، فهذه الحركة القسرية ، وإن كانت بسبب منه ، فإما أن يكون المتحرك له شعور وإما أن لا يكون ، فإن كان له شعور فهي الحركة الإرادية وإلا فهي الطبيعية ، والحركة الطبيعية في العناصر إما أن تكون لخروج الجسم عن مركزه الطبيعية ، وإلا فالتراب إذا كان في مركزه لم يكن في طبعه الحركة ، فالمتولدات من العناصر لا تتحرك إلا بقاسر يقسر العناصر على حركة بعضها إلى بعض ، وإذا كانت الحركات الطبيعية والقسرية مفتقرة إلى محرك من خارج عُلم أن أصل الحركات كلها الإرادة ، فيلزم من هذا أن يكون مبدأ جميع الحركات من العالم العلوي والسفلي هو الإرادة .

وحين أنه فاعل مختار ، وحيث أنه فاعل مختار ، فبطل أصل قولهم ، وجاز حدوث المعجزات عن مشيئته بلا سبب ، وإن كان حركها بتوسط إرادات أخرى فأولئك هم الملائكة ، وقد عُلم بالدلائل الكثيرة أن الله خالق الأشياء بالأسباب ، فعُلم أن الملائكة هم الوسائط فيما يخلقه الله تعالى ، كما قال تعالى : ﴿فَالْمُدَارِاتِ أَمْرًا ﴾ [النازعات : ٥]، ﴿فَالْمُقَسِّمَاتِ أَمْرًا ﴾ [الذاريات : ٤] ،

وإذا كانوا موجودين أمكن حدوث الحوادث عنهم ، وبطل قول من يزعم أنه ليس لها إلا الأسباب الثلاثة المتقدمة .

وأيضاً فهؤلاء يقولون: إن المقتضى لخوارق المعادات إما أن يكون قوى نفسانية أو جسمانية، وإن كانت جسمانية فإما أن تكون جسمانية عنصرية أو جسمانية فلكية، فالحوارق الحاصلة من التأثيرات النفسانية هي عندهم من المعجزات والكرامات والسحريات، والحاصلة من القوى العنصرية كجذب المغناطيس وهي النيرنجيات، والحاصلة من القوى الفلكية لا تؤثر في الخارق إلا والحاصلة من القوى الفلكية هي الطلسمات، والقوى الفلكية لا تؤثر في الخارق إلا عند انضمام القوى العنصرية القابلة أو القوى النفسانية الأرضية الفاعلة، وهذا هو الطلسمات.

#### أسباب خوارق العادات عند ابن سينا :

ومن أعظمهم إثباتًا لخوارق العادات ابن سينا ، وقد ذكر أسباب الخوارق في أربعة أمور: في سبب التمكن من ترك الغذاء مدة ، وهو أن النفس تشتغل بما يعرض لها من معرفة أو محبة وخوف ونحو ذلك حتى لا تجوع بسبب أن القوى الهاضمة مشتغلة عن تحليل الغذاء . وفي سبب التمكن من الأفعال الشاقة مثل أن يطيق العارف فعلا أو حركة تخرج عن وسع مثله ، هذا كما أن النفس إذا حصل لها غضب وقرح أو انتشاء ما بسكر معتدل وأمثاله حصل لها قوة لم تكن قبل ذلك ، وكذلك إذا حصل لها من أحوال العارفين ما يقويها ، وفي سبب التمكن من الإخبار عن الغيوب ومضمونه أنه قد يعلم الغيب في اليقظة كما يعلمه في النوم ، وادعوا أن سبب ذلك أن العلم بالحوادث منتقش في اليقط الفعال أو النفس الفلكية ، فإذا اتصلت النفس الناطقة بذلك علمت ذلك ، شم ثارة يصوره الخيال في المثال وتارة لا يصوره الناطقة بذلك علمت ذلك ، شم ثارة يصوره الخيال في المثال وتارة لا يصوره الناطقة بذلك علمت ذلك ، شم ثارة يصوره الخيال في المثال وتارة لا يصوره المرض ، كما يصيب أهل المرة السوداء ، وتارة يكون لفرط الجوع أو التعب أو غير مرض ، كما يصيب أهل المرة السوداء ، وتارة يكون لفرط الجوع أو التعب أو غير ذلك من الأحوال ، وتارة يكون لرياضة النفس .

وهذه الأقسام الثلاثة: الصبر عن الأكل مدة، وقوة البدن ، والإنذار بالمنامات، وما يجسرى مجسراها أمر يحسل للمسلم والكافر ، والبَرَّ والفساجر ، فيكون سبب

الخوارق وتصرفها في العناصر ، فإن النفس كما آثرت في بدن نفسها بالتحريك والتحويل من حال إلى حال جاز أن تؤثر في عنصر العالم ويكون كالبدن لها فتؤثر بالزلزلة وإنزال المطر ونحو ذلك .

قال: « فالذي يقع له هذا في جبلة النفس ويكون رشيداً مزكياً لنفسه فهو ذو معجزة من الأنبياء وكرامة من الأولياء، والذي يقع له هذا ويكون شريراً ويستعمله في الشر فهو الساحر الخبيث الماد ال

قال: ﴿ والإصابة بالعين تكاد أن تكون من هذا القبيل ﴾ ، قال: ﴿ وإنما يستبعد هذا من يفرض أن يكون المؤثر في الأجسام ملاقيًا أو مرسل جزءًا ومنفذ كيفية بواسطة، ومن تأمل ما وصفناه استسقط هذا الشرط عن درجة الاعتبار (٢) ، فهذا ملخص كلامهم في هذا الباب .

ومعلوم أن جميع ما ذكروه هو أمر معتاد كثير ، ليس من خوارق العادات ، ولا من جنس المعجزات ، ولهذا قال ابن سينا بعد ذكر ذلك وذكر ما تقدم حكايته من أنه : • من لم يصدق بالجملة هان عليه التفصيل » (٣) .

ثم قال : « ولعلك قد بلغك عن بعض العارفين أخبار تكاد تأتي بتقلب العادة فتبادر إلى التكذيب ، وذلك مثل ما يُقال : إن نبيًا ربما استسقى للناس فسقوا ، أو استشفى فشفوا ، أو دعا عليهم فخُسف بهم وزلزلوا ، أو هلكوا بوجه آخر ، ودعا لهم فصرف عنهم الوباء والموتان أو السيل أو الطوقان ، أو خشع لبعضهم سبع ، أو لم ينفر عنه طير ، أو مثل ذلك مما لا يأخذ في طريق الممتنع الصريح فتوقف ولا تعجل ، فإن لأمثال هذه أسبابًا من أسرار الطبيعة ، وربما تأتى لي أن أقص بعضها عليك » (3).

ثم ذكر أن ذلك قد يكون سبب من قوة النفس ، فإنها إذا كانت تتصرف في بدنها جاز أن تتصرف في غيره .

<sup>(</sup>١) انظر الإشارات والتنيهات (٤/ ٨٩٨) . (٢) انظر الإشارات والتنيهات (٤/ ٩٩٩) .

<sup>(</sup>٤) انظر الإشارات والتنبيهات (٤/ ٨٩٢).

<sup>(</sup>٣) انظر الإشارات والتنبيهات (٤/ ٠٠٠) .

## التعليق على كلام ابن سينا:

ومعلوم أن ما ذكروه لا يفيد الجزم بما قالوه ، وإنما غايت امكان ذلك وجوازه بأن يُقال : إذا جاز أن يرى الإنسان منامًا يدل على أمور غائبة أمكن أن يكون العلم بجميع الأمور الغائبة من هذا الباب ، وإذا جاز أن تؤثر النفس في بدنها وفي شيء صغير جاز أن تؤثر في مجموع الهواء والماء والتراب والنار ، وإذا جاز أن تقوى النفس على بعض الأفعال جاز أن تقوى على الطيران في الهواء ، والمشي على الماء ، وقلب قرى قوم لوط ، وفلق البحر ، وإنزال المن والسلوى ، وتفجير أثنتي صشرة عينًا من الحجر ، وقلب العسما حية ، وإخراج القسمل والضفادع ، وإنزال المائدة عليها خبز وسمك وزيتون وأمثال ذلك .

ومن المعلوم أن هذا لا يدل على نوع هذا المسكن بلا ريب ، فلم قلتم إن هذا هو الواقع ، وكلامهم في هذا مثل كلامهم في إضافة سائر أنواع الصرع إلى الحلفا السوادي ، والبلغمي ، فإن هذا إنما يصبح أن لو لم تكن الجن موجودين ، والأطباء ليس عندهم دليل على نفي الجن ، ولا في صناعتهم ما يمنع وجود الجن ، وقدماء الأطباء كأبقراط وغيره معترفون بذلك ، ولكن يقولون : ليس في صناعتهم ما يدل على بسوت الجن ، وعدم العمل ليس علماً بالعدم ، وعدم الدليل ليس علماً بعدم المدلول عليه ، فإن عدم ما يدل على الشيء المعين لا يقتضي انتفاؤه ، فكيف إذا علم بالدلائل الكثيرة أن الجن قد تصرع الإنس كما قال عبد الله بن أحمد بن حنبل قلت لأبي : إن الأطباء يقولون : إن الجني لا يدخل بدن الإنسي ، فقال : يا بني يكذبون هو ذا يتكلم على لسانه . وهذا أمر قد باشرناه نحن وغيرنا غير عرة ، ولنا في ذلك من العلوم الحسيات رؤية وسماعاً ما لا يمكن معه الشك .

لكن المقصود هنا أن نبين أنهم ينفون الشيء بلا علم ، والنافي عليه الدليل كما على المثبت الدليل ، فهم ليس معهم في كون هذه الآيات حادثة عن القوى النفسانية إلا مجرد التجريز والإمكان : ﴿إِن يَتَبِعُونَ إِلاَّ الظُنَّ وَإِنْ هُمْ إِلاَّ يَخْرُصُونَ ﴾ [الأنعام : الله مجرد التجريز والإمكان : ﴿إِن يَتَبِعُونَ إِلاَّ الظُنَّ وَإِنْ هُمْ إِلاَّ يَخْرُصُونَ ﴾ [الأنعام : الله مجرد التجريز والإمكان : ﴿إِن يَتَبِعُونَ إِلاَّ الظُنَّ وَإِنْ هُمْ إِلاَّ يَخْرُصُونَ ﴾ [الأنعام :

وأيضاً فلا دلالة لهم على إمكان كون النفوس تؤثر في مثل هذا أصلاً إلا مجرد قياس بعيد لا يقتضى ذلك .

فهـذا أول الوجوه ، أن يقـال : أنتم لا دليل لكـم بكون هذه الآثار من قـوى النفوس .

الوجه الثاني: أن يُقال: من هذه الآثار أمور كثيرة تعترفون أنتم بأنه يمتنع كونها من آثار النفوس كما تقدم التنبيه عليه فبطل قولكم أن الآثار المعلومة عند المسلمين واليهود والنصارى من آثار النفوس ، فإن مجموع ما ذكروه ليس فيه ما يكاد يخرج عن قياس الأمور المعتادة إلا حوادث الأكوان كنزول المطر وشفاء المريض وزلزلة الأرض والخسف وصرف السيل والوباء ورجوع السبع والطير ، وهذه الأمور يحصل جنسها بأسباب معتادة ، فإن المطر ينزل بأسباب متعددة ، وكذلك شفاء المريض ، وحدوث الخسف والهلاك يحصل بأسباب معتادة كما يحصل نوعه بأسباب معتادة ، وانقلاب المعادة المنفود الغطيم ، وانقلاب العصاحية ، ونزول المن والسلوى ، وانفجار اثنتي عشرة عينًا من الحجارة ، ومثل نبع المعا حية ، ونزول المن والسلوى ، وانفجار اثنتي عشرة عينًا من الحجارة ، ومثل نبع المعادة الشجرة ثم عودها إلى مكانها ثابتة ، فهذه الأمور وأمثالها لا يصدر جنسها عن وانقلاع الشجرة ثم عودها إلى مكانها ثابتة ، فهذه الأمور وأمثالها لا يصدر جنسها عن مبب معتاد ، فهذه خارقة للعادة بخلاف ما يكون خارقًا للعادة في قدره لا في جنسه ، وهذا الجنس هم يمنعون حصوله في العالم لا بقوى نفس ولا غيرها ، والعلم بحصول مثل ذلك - إما بالمعاينة ، وإما بالاخبار الصادقة - يبين فساد أصلهم .

وهذا عما ينبغي للعاقل أن يتدبره ، فإن القدر الذي بينوا سببه من الغرائب ليس من جنس خوارق العادات بل هو من جنس الأمور المعتادة ، وعلى هذا فيكونون منكرين لجنس الخوارق ، وهذا هو أصلهم الفاسد الذي يعلم فساده بدلائل كشيرة ، ولكن ابن سينا سلك طريقة أراد أن يجمع فيها بين أصولهم الفاسدة وبين التصديق بنوع من الغرائب وأن يجعل الكرامات والمعجزات من هذا النمط ، فإن السحر هو من الأمور المعتادة كالأسباب التي يحصل بها المرض والموت ونحو ذلك ، ومنه أمور

تخالف العادة والطبيعة ولكن هو مما اعتيد أنه يحصل بالشياطين لكن مقرومًا بما يدل على على كذبه وفجوره فلا يشبه كرامات الصالحين فضلاً عن المعجزات ، والكلام على هذا مبسوط في غير هذا الموضع .

والمقصود هنا بيان فساد قول من جعل المعجزات قوى نفسانية .

الوجه الثالث: أن يُقال: الخوارق ثلاثة أنواع: منها ما هو من جنس الغناء عن الحبات البشرية ، ومنها ما هو من جنس العلم الخارج عن قوى البشر ، ومنها ما هو من جنس المقدورات الخارجة عن قدرة البشر .

ولهـذا قـال نوح - عليه السـلام - ، وهو أول رسـول أرسـله الله إلى أهل الأرض : ﴿وَلا أَقُولُ إِنِي مَلَكُ ﴾ [هود: الأرض : ﴿وَلا أَقُولُ إِنِي مَلَكُ ﴾ [هود: ٣١] ، وقـال الله تعالى لخَـاتم الرسل : ﴿قُلُ لا أَقُولُ لَكُمْ عِندِي خَزَائِنُ اللهِ وَلا أَعْلَمُ الْغَيْبَ وَلا أَقُولُ لَكُمْ عِندِي خَزَائِنُ اللهِ وَلا أَعْلَمُ الْغَيْبَ وَلا أَقُولُ لَكُمْ عِندِي خَزَائِنُ اللهِ وَلا أَعْلَمُ الْغَيْبَ وَلا أَقُولُ لَكُمْ إِنِي مَلَكٌ ﴾ [الانعام : ٥٠] .

فالغناء من جنس الاستغناء عن الأكل والشرب مدة ، والعلم من جنس الإخبار عن الغيوب ، والقدرة من جنس الأفعال الشاقة ببدنه والتصرف في العناصر بالاستحالة والزلزلة ونحو ذلك ، فهم إنما ذكروا سبب مثل هذا ، أما سبب انقلاب العصاحية وخروج الناقة من الأرض وأمشال ذلك فهم معترفون بأنه غير ممكن ولا يمكنهم إحالة سببه على قوى النفس .

الوجه الرابع: أن يُقال: النوع الذي يقولون عنه إنه لقوى النفس تأثير لا يدعون أن تأثيره يبلغ إلى أن يُنزل ماء الطوفان الذي غرق أهل الأرض، ولا أن يُرسل الربح العقيم سبع ليال وثمانية أيام حُسومًا التي أهلكت عادًا، ولا أن تقتلع قرى قوم لوط وتقلبها حتى هلك كل من فيها وأتبعوا بحجارة تتبع الشارد منهم، ولا ترسل طيرا أبابيل بحجارة من سجيل تنزل على أصحاب الفيل واحداً واحداً مع كل طير ثلاثة أحجار صغار، حجر في منقاره وحجران في رجليه، حتى هلك أصحاب الفيل، وصار كيدهم في تضليل، حتى أرسل عليهم حجارة من سجيل، فجعلهم لا كعصف مأكول، ولا في قوى النفس أنها صبيحة كل يوم ينزل المن والسلوى الذي يكفي عسكر موسى وتظللهم بالغمام حيثما ساروا، وتطيل الثبات معهم كلما طالوا،

تفجر الماء كل يوم من الحــجر اثنتي عشرة عينًا لكل سبط عين ، ولا يفــرق البحر اثنى عشر فــرقًا ، كل فرق كالطود العظيم حتى إذا خرج منه عــسكر موسى ودخله عسكر فرعون انطبق عليهم فأغرقهم كلهم .

وكذلك أيضًا من الخدوارق الحدارجة عن قدوى النفوس : إحياء الموتى من الآدميين والبهائم ، وقد ذكر الله ذلك في غير موضع من كتابه ، فذكره في خمسة مواضع في سورة البقرة ، وقال تعالى : ﴿وَإِذْ قُلْتُمْ يَا مُوسَىٰ لَن نُوْمِن لَكَ حَتَّىٰ نَوَى اللّهُ مَهْرَةُ فَأَخَذَتُكُمُ الصَّاعِقَةُ وَأَنتُمْ تَنظُرُونَ ﴿ وَ لَهُ مُعْثَنّاكُم مِنْ بَعْد مَوْتَكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ جَهْرة فَأَخَذَتُكُمْ الصَّاعِقَةُ وَأَنتُمْ تَنظُرُونَ ﴿ وَ لَهُ مُعْثَنّاكُم مِنْ بَعْد مَوْتَكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ [البقرة : ٥٥ - ٥٦] ، وقال تعالى : ﴿ اللّهُ الْمَوْتَىٰ وَيَريكُمْ آياتِه لَعَلَّكُمْ تَعْقلُونَ ﴾ [البقرة : ٧٧] ، وقال تعالى : ﴿ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُوتُوا ثُمَّ أَحْيَاهُمْ ﴾ [البقرة : ٣٤] ، وقال تعالى : ﴿ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مُوتُوا ثُمَّ أَحْياهُمْ ﴾ [البقرة : ٣٤] ، وقال تعالى : ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الّذِينَ حَرَ جُوا وَلَهُمْ اللّهُ مُوتُوا ثُمَّ أَحْياهُمْ ﴾ [البقرة : ٣٤] ، وقال تعالى : ﴿ أَوْ كَالّذِي مَرْ عَلَىٰ قَرْيَة وَهِيَ خَاوِيَةٌ عَلَىٰ عُرُوشِهَا قَالَ أَنْى يُحْيِي هَذِهِ اللّهُ مُوتُوا ثُمَّ أَحْياهُمْ ﴾ [البقرة : ٣٠] ، وقال تعالى : ﴿ أَوْ كَالّذِي مَرْ عَلَىٰ قَرْيَة وَهِي خَاوِيَةٌ عَلَىٰ عُرُوشِهَا قَالَ أَنْى يُحْيِي هَذِهِ اللّهُ بَعْدَهُ قَالَ كَمْ لَبْتَ يَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْمُ قَالَ اللّهُ عَلَى عُرُوشِهَا قَالَ اللّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدَيلِ ﴾ بَعْدَهُ قَالَ أَعْلَمُ أَنْ اللّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدَيلِ ﴾ إلى العظّام كَيْفَ نُنشِرُهَا ثُمَّ نَكْسُوهَا لَحْمًا فَلَمَا تَبَيْنَ لَهُ قَالَ أَعْلَمُ أَنْ اللّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [البقرة : ٢٥٩] .

وقد ذكر الله سبحانه إحياء المسيح للموتى بإذن الله ، وذكر سبحانه قصة أصحاب الكهف ومكثهم ثلاثمائة سنة شمسية ، وهي ثلاثمائة وتسع سنين قمرية نيامًا لا يأكلون ولا يشربون ، وقال تعالى : ﴿وَكَذَلِكَ أَعْثَرْنَا عَلَيْهِمْ لِيَعْلَمُوا أَنَّ وَعْدَ اللّه حَقَّ وَأَنَّ السَّاعَةَ لا رَيْبَ فِيهَا﴾ [الكهف : ٢١] .

وهذه الأمور التي قصّها الله: من إحياء الآدميين من بعد موتهم مرة بعد مرة ، ومن إحياء الحمار ، ومن إبقاء الطعام والشراب مائة عام لم يتغير ، ومن إبقاء النيام ثلاثمائة وتسع سنين ، ومن تمزيق الطيور الأربعة وجعلهن أربعة أجزاء على الجبال ثم إتيانهن سعيًا لما دعاهن إبراهيم الخليل – عليه السلام – فيها أنواع من الاعتبار: منها تثبيت المعجزات للأنبياء ، وأنها خارجة عن قوى النفس ، فإن الفلاسفة وساثر العقلاء متفقون على أن قوى النفوس لا تفعل مثل هذا ، بل ولا شيء من القوى

المعروفة في العالم العلويّ والسفليّ .

الثاني: أن في ذلك إثبات أن الله فاعل مختار يفعل بمشيئته وقدرته ، يُحدث ما يشاء بحسب مشيئته وحكمته ، ليس موجبًا بالذات ، فإن الموجب بالذات مستلزم لآثاره ، فيمتنع أن تتغير أفعاله عن القانون الطبيعيّ .

والأشكال الفلكية والاتصالات الكوكبية ، وإن كانت تحدث بها أنواع من الغرائب في هذا العالم ، فالابد من استعداد القرابل ، ولا بد أن تكون تلك الاتصالات جارية على القانون المعتاد عندهم ، وكلاهما منتف في هذه الخوارق ، فالمادة السفلية لا تقبل مثل هذا في العادة ، والاتصالات الفلكية لا يحدث عنها مثل هذا ، ولهذا كان ما يحدث من الغرائب بسبب تمزيج القوى الفعّالة السماوية أو القوى المنفعلة الأرضية ليس هو من هذا الباب ، بل هو مما اعتيد نظيره : مثل دفع بعض المنفعلة الأرضية ليس هو من هذا الباب ، بل هو مما اعتيد نظيره : مثل دفع بعض الحيوان عن مكان أو جذبهم إليه ، أو أمراض بعض الأبدان أو موتها ، أو غير ذلك من الأمور .

الثالث: أن هذا من أعظم الدلالة على إمكان معاد الأبدان وإعادة الأرواح إليها ، فإنه لا أدل على إمكان الشيء من وقوعه أو وقوع نظيره ، فلما كان هذا واقعًا علم أنه ممكن ، وكذلك إنزال عيسى – عليه السلام – المائدة من السماء كل يوم عليها زيتون وسمك وغير ذلك ، هو من الأمور الخارجة عن قوى النفس ، فإن تأثير النفس في هيولي العالم إنما هو بحسب ما يقبل الهيولي ، وتعليق هذا في الهواء ليس هو مما يقبله الهواء ، وأيضًا فتأثير النفس في البسيط يكون بسيطًا ، لا يكون فيه من التركيب مثل هذا ، كما أن النفس ليس في قواها توليد حيوان من بطن أمه من غير جماع إلى أمثال ذلك من خوارق العادات التي يعترفون هم أن قوى النفس وإن كانت لها تأثير في الجنس العالي من ذلك فلا يبلغ تأثيرها إلى هذا الحد ، وهذا كما أن قوى البدن معروفة من المشي والهرولة ونحو ذلك ، وليس في قوى بدن أحد أن يحمل البدن معروفة من المشي والهرولة ونحو ذلك ، وليس في قوى بدن أحد أن يحمل خبلاً ولا ست مدائن على كاهله ، ولا في قوى بدنه أن يطير في الهواء وأمثال ذلك، فتين أنهم معترفون أن هذه الأمور لا يمكن إضافتها إلى قوى النفس .

الوجه الخامس: أن يُقال: نحن لا ننكر أن النفس يحصل لها نوع من الكشف

إما يقظة وإصا منامًا بسبب قلة عملاقتها مع البدن إما برياضة أو بغيرها ، وهذا هو الكشف النفساني ، لكن قد ثبت أيضًا بالدلائل العقلية مع الشرعية وجود الجن وأنها تخبر الناس بأخبار غائبة عنهم ، كما للكهان المصروعين وغيرهم ، والناس يسمعون من المصروع من أنواع الكلام والإخبار عن الغائبات واللغة الغريبة التي يعلمون باضطرار أنها ليس في قوة ذلك الإنسان ، وكذلك أهل العبادات الشيطانية من البراهمة (۱) ، والخشية ، ونحوهم من عبّاد المشركين ومن أشبههم من المنتسبين إلى أهل القبلة كأنواع من البونسية (۱) ، والأحمدية (۱) ، والخالدية ، والدسوقية (۱) ، وأمثال هؤلاء من أهل العبادات المشركية المخالفة للكتاب والسنة فيسمع منهم حال وأمثال هؤلاء من أهل العبادات المشركية المخالفة للكتاب والسنة فيسمع منهم حال السماع من أنواع الكلام واللغة الغريبة التي لا يمكن ذلك المشخص أن يتكلم بها ما يُعلم أن المتكلم على لسان غيره أو الملقن له ذلك الكلام غيره لا أن مجرد نفسه فعلت يُعلم أن المتكلم على لسان غيره أو الملقن له ذلك الكلام غيره لا أن مجرد نفسه فعلت ذلك بدون سبب منفصل من الأرواح ، وإذا كان هذا مما شُوهد في النفوس الخبيئة وأن كثيرا من إخباراتها تكون عن إخبار أرواح شيطانية لها فلأن يمكون إخبار الأنبياء عن إخبار أرواح الملائكة بطريق الأولى .

وهم يقولون : الـشياطين عندنا قـوى النفس الخبـيثة ، والملائكـة قوى النفس الصالحة .

قلنا: قد تقدم أن جمهور المسلمين لا ينكرون وجود هذه القوى كما تقدم ، ولكن المقصود هنا أنه يُعلم وجود أمور منفصلة مغايرة لهذه القوى كالجن المخبرين لكثير من الكهان بكثير من الأخبار ، وهذا أمر يعلمه بالضرورة كل من باشره ، أو من أخبره من يحصل له العلم بخبره ، ونحن قد علمنا ذلك بالاضطرار غير مرة ، فهذا نوع من المكاشفات والإخبار بالغيب غير النفساني ، وأما القسم الثالث وهو ما تخبر به الملائكة فهذا أشرف الأقسام كما دلت عليه الدلائل الكثيرة السمعية والعقلية .

<sup>(</sup>١) هم ثنوية قاتلون بالنور والظلمة ، وينفون النبوات ، انظر الملل والنحل (٢/ ٢٥٨ – ٢٦٠) .

 <sup>(</sup>۲) هم أتباع يونس بن يـوسف بن ساعد الشـيباني المخـارقي ، ولد بقرية القنية من نـواحي ماردين سنة ٥٣٠ هـ ،
 وتوفي بها سنة ٦١٩ هـ .

<sup>(</sup>٣) هم أتباع أبي العهساس أحمد بن عليّ بن إبراههم الحسسينيّ المعروف بالسيد البدويّ ، ولسد بفاس في المغرب سنة ٥٩٦ ، وعظم شأته بمصر ، انظر الطبقات الكبرى للشعراني (١٨٣/١ – ١٨٧) .

<sup>(</sup>٤) هم أتباع إبراهيم بن أبي المجد بن قريش بن محمد اللسوقيّ ، ولد سنة ٦٣٢ هـ ، وتوفي سنة ٦٧٦ هـ .

وإذا ثبت أن الإخبار بالمغيبات يكون عن أسباب نفسانية ، ويكون عن أسباب خبيئة شيطانية وغير شيطانية ، ويكون عن أسباب ملكية ، كان ما ذكروه نوعًا من الانواع الثلاثة ، وهو أضعفها ، فكان غاية إيمانهم بالنبوة جعلهم النبيّ بمنزلة رجل من أضعف صالحي الناس .

الوجه السادس: أن يُقال: قد علمنا بالضرورة والتواتر أن الجن تحمل الإنسان من مكان إلى مكان تعجز قدرت عن الوصول إليه ، وهذا قد علمناه نحن في غير صورة ، وغيرنا يعلم من جزيئات ذلك ما لم نعلمه ، ومن شك في أصل ذلك فليرجع إلى من عنده علم ذلك ، وإلا فليس للإنسان أن يكذب بما لا يعلم ، ونحن نعرف من ذلك أمورا كثيرة جدا ، ونعرف عددا كثيرا حُملوا في الهسواء من مدائنهم إلى عرفات ، وإلى مكة في غير وقت عرفات ، وبعضهم كان كافرا لم يسلم ، وبعضهم منافق لا يقر بوجوب الصلاة ، وبعضهم جاهل يعتقد أن وقوفه بعرفات بلا إحرام مع رجوعه إلى بلده بلا طواف وسعي ولا إحرام عبادة وكرامة من كرامات الصالحين ، ومثل عدد كبير حملوا إلى غير مكة ، ولو ذكرت ما أعرفه من هذا لطال الحاف.

وأعرف شخصًا من أصحابنا حملته الجن في الهواء من أسفل دار إلى أعلاها ، ووصوه بأمور الدين وتاب وحصل له خير ، وآخر كان معه شيطان يحمله قدام الناس بمدينة الشوبك في صعد في الهواء إلى رءوس الجبال ، وآخر كان يحمله شيطانه من جبل الصالحية إلى قرية يلدى نحو فرسخ ، وطائفة حملتهم الشياطين من مدينة تدمر إلى بيت المقدس وأسرتهم أن يصلوا إلى الشمال وصلوا إليه أيامًا وأخبروهم أن هذه الشريعة تغير وتنسخ حتى طلبهم المسلمون إلى جامع تدمر وكانوا في مغارة واستتابوهم فلم يتوبوا بل مكشوا يصلون إلى الشمال ثلاثة أيام ثم تابوا بعد ذلك وتبين لهم أن ذلك كان من الشيطان ، وآخر أتى قومًا يرقصون في سماع ، فبقي يرقص في الهواء على رءوسهم ، فرآه شخص فصرخ به فسقط ، وكان هذا بحضرة يرقص في الهواء على رءوسهم ، فرآه شخص فصرخ به فسقط ، وكان هذا بحضرة الشيخ شبيب الشطي ، فقال الشيخ : هذا سلبني حالي ، فسأله فقال: لم يكن له حال ، وإنما شيطان حمله من الرحبة إلى هنا ، فصرخت فيه فألقاه وهرب ، وجرى نظير هذه القصة لغير واحد ، ومن المشهور المتواتر عند الترك ما تفعله سحرتهم

وكهانهم من البخشية والطوينيّة وشميخهم الذي يقال له البوا ، ومن شرطه عندهم أن يكون مختمًا مابونًا يُنكح يُنصب له خركاة في ظلمة ، فيللبحون ذبيحة للشيطان ، ويغنون له ، فستأتي الشياطين وتخاطبهم ببعض الأمور الغائبة ، كأحموال غائبسيهم وسرقاتهم وغير ذلك ، ويحمل البوا فيُوقف به في السهواء ، وهم يرونه ولا يكون بينهم إذ ذاك مسلم ولا كتاب فيه قرآن ، هذا مشهور عندهم إلى هذا الوقت أخبرنا به غير واحد .

وآخرون كانت الشياطين تأتيهم بأطعمة يسرقونها من حوانيت الناس وجرى هذا لغير واحد في زماننا وغير زماننا ، وأتى قوم بحلاوة من الهواء وعرفت تلك الحلاوة المسروقة ، وفقدها صاحبـها ووصفت الآنية التي كــانت فيها فرد ثمنــها إليه ، وهذه الأمور وأمثالها معلوم لنا بالضرورة والتواتر ، فإذا كانت الجن تحمل الإنسان من مكان إلى مكان بعيد في الهواء وتحمل الأموال إليه من مكان بعيد وتخبره بأمور غائبة عن الحاضرين عكم أن هذه الخوارق ليست من قـوى النفوس بل بفعل الجن ، وإذا كانت الجن تفعل مثل هذا فالملائكة أعلى منهم وأقدر وأكمل وأفضل .

وهذه الأمور كما يصدق بها أهل الملل من المسلمين والنصاري واليهود ، فجمهور الفلاسفة يصدِّقون بهـا ، كتب الروحانيّات التي لهم مشحونة بذكر أمثال هذه الأمور وأنواع العزائم والرقى التي يذكرونها مشحونة بالإقسام على الجن والإقسام بهم والدعاء لهم والطلب منهم ، والذين يخاطبون الكواكب منهم ، وتتنزل على أحدهم روحانيــة الكواكب هي شيطان ينزل عليــه ويخبره بأمــور ويتصــرف له بأمور ، وهذه معلومة بالتواتر عندهم ، فمن قال : إن هذه الخوارق من آثار مجرد النفوس ، وأنكر وجود الجن والشياطين وأن يكون لهم تأثير في الإخبارات والخوارق كان مبطلاً باتفاق أهل الملل ، واتفاق جمهور الفلاسفة ، وكان كذبه معلومًا بالاضطرار عند من عرف هذه الأمور بالمشاهدة أو الأخبار المعلومة بالصدق .

الوجه السابع: أنه من هذا الباب ما تواتر في هذا الباب من أخسبار كهان العرب وما كانت تخبرهم به من الأمور الغائبة لإخبار الجن لهم بذلك .

الموجه الثامن: أن المدّعي لكون الخوارق التي أتت بها الانبياء من الإخبار بالغيب

من الأمور الخارجة عن قدرة البشر هي من قوى النفس ، إما أن يكون مصدقًا للرسل فيما علم أنهم أخبروا به ، وإما أن يكون مكذبًا لهم ، فإن كان مكذبًا لهم كان الكلام معه أولاً في تشبيت النبوات والإقرار بها ، وهولاء الفلاسفة والصابشة وأتباعهم من باطنية أهل الملل ونحوهم يعظمون أمر الأنبياء ويقرون بكمال علمهم ودينهم وصدقهم ويدعون أن ما جاءت به الأنبياء لا يناقض أصول الفلسفة وهذه طريقة القائلين بأن معجزات الأنبياء قوى نفسانية ، وإذا كان كذلك فكلام الأنبياء حق باتفاقهم مع سائر أهل الملل .

وإذا كان كذلك فيقال: من المعلوم بالاضطرار أن الرسل أخبرت بالملائكة والجن، وأنها أحياء ناطقة قائمة بأنفسها ليست أعراضاً قائمة بغيره، وأخبروا بأنهم يأتون بأخبار الأمور الغائبة، وأنهم يفعلون أفعالاً خارجة عن قدرة البشر، كما أخبر الله تعالى عن الملائكة أنهم أتوا إبراهيم الخليل - عليه السلام - ثم ذهبوا منه إلى لوط. قال تعالى: ﴿ وَهُلُ أَتَاكَ حَدِيثُ ضَيْف إِبْراهِيم الْمُكْرَمِينَ ﴿ وَهُ إِذْ دَخَلُوا عَلَيْه لَوط . قال تعالى : ﴿ وَهُلُ أَتَاكَ حَدِيثُ ضَيْف إِبْراهِيم الْمُكْرَمِينَ ﴿ وَهَا إِذْ دَخَلُوا عَلَيْه لَوط . قال سَلاماً قَالَ سَلاماً قَوْم مُنكرونَ ﴿ وَهَا فَيَاعُ إِلَىٰ أَهْله فَجَاء بَعِجْل سَمِينِ ﴿ وَهَا فَقُربُهُ إِلَيْهُمْ فَلَهُ اللهُ ا

وقال تعالى : ﴿ وَلَقَدْ جَاءَتْ رُسُلُنَا إِبْرَاهِيمَ بِالْبُشْرَىٰ قَالُوا سَلَامًا قَالَ سَلَامٌ فَمَا لَبِثَ أَن جَاءَ بعجْل حَنيذ ﴿ إِنَّ فَلَمَّا رَأَىٰ أَيْدَيهُمْ لا تَصِلُ إِلَيْهِ نَكْرَهُمْ وَأَوْجَسَ مِنْهُمْ خِيفَةً قَالُوا لا تَحَفْ إِنَّ أَرْسُلُنَا إِلَىٰ قَوْمُ لُوط ﴿ فَ وَامْرَأَتُهُ قَالُمَةٌ فَضَحَكَتْ فَبَشُرْنَاهَا بِإِسْحَاقَ وَمِن وَرَاءِ تَخَفْ إِنَّ أَرْسُلُنَا إِلَىٰ قَوْمُ لُوط ﴿ فَ وَامْرَأَتُهُ قَالُمَا يَعْدُوزٌ وَهَذَا بَعْلِي شَيْخًا إِنَّ هَذَا لَشَيْءٌ عَجِيبًا إِلَىٰ هَذَا لَشَيْءٌ عَجِيبًا إِلَىٰ هَذَا لَشَيْءٌ عَجِيبًا إِلَىٰ هَلَمَ الْبَيْتِ إِنَّهُ مَلَ اللّهِ وَمَرَكَاتُهُ عَلَيْكُمْ أَهْلَ الْبَيْتِ إِنَّهُ حَمِيدٌ مَّجِيلًا فَي قَوْمُ لُوط ﴿ فَي إِلَاهُ مِنْ أَمْرِ اللّهِ وَجَاءَتُهُ الْبُشْرَىٰ يُجَادِلُنَا فِي قَوْمُ لُوط ﴿ فَي إِلَاهُمِ الْمَالِقُ فَي وَمُ اللّهِ وَبَرَكَاتُهُ عَلَيْكُمْ أَهْلَ الْبَيْتِ إِنَّهُ مَ الْمُولِيمَ الْمُؤْمُ وَجَاءَتُهُ الْبُشْرَىٰ يُجَادِلُنَا فِي قَوْمُ لُوط ﴿ فَكَ إِلَاهُمِ مَا اللّهِ وَجَاءَتُهُ الْبُشْرَىٰ يُجَادِلُنَا فِي قَوْمُ لُوط ﴿ فَلَ إِلَى الْمُؤْمُ وَاللّهُ مَا إِلَىٰ الْمَلْمَ الْبُونَ عَنْ هَذَا إِنّهُ عَذَى إِلَاهُ مَنْ الْمُؤْمُ وَاللّهُ مَا إِلَّهُ قَدْ جَاءَ أَمْرُ رَبِّكَ وَإِنّهُمْ آلِيهِمْ عَذَابٌ لَكُولُوا اللّهُ وَمُولًا مَا إِلَٰهُ عَلَى الْمُؤْمُ وَاللّهُ وَالْمُؤْمُ وَاللّهُ وَمُ لُوط وَلَى الْمُؤْمُ وَالْمُ الْمُؤْمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْمُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَاللّهُ وَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَوْمُ لُولًا لَكُولُوا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا الللللّهُ وَلَا لَا لَاللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَاللّهُ الللللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَاللّهُ اللللّهُ و

وهذه القسصة مسذكورة في التسوراة وغيسرها من كتب أهل الكتساب ، كمسا هي مذكسورة في القسرآن ، مع العلم بأن كُلاً من النبيين مسوسي ومحسمد لم يأخسذها عن الآخر ، وهذا مما يوجب العلم بصبحتها قبل ثبسوت نبوتهما ، فإن الاتفاق على مثل هذه الحكاية من غير تواطؤ يمتنع في العادة ، فإذا اتفق إخبار المخبرين بمثل هذه القصة الطويلة التي يمتنع في العادة اتفاق الاثنين فيسها على الكذب من غيسر تواطؤ عُلم أنها حق ، فكان إخبار كل منهما بها دليلاً على نبوته .

وقال : ﴿وَنَبِثْهُمْ عَن ضَيْف إِبْرَاهِيمَ ﴿ إِذْ دَخَلُوا عَلَيْهُ فَقَالُوا سَلامًا قَالَ إِنَّا مَنكُمْ وَجُلُونَ ﴿ وَ قَالَ أَبَشُرُكُ بَغُلامِ عَلِيمِ ﴿ وَ قَالَ أَبَشُرُكُ عَلَىٰ أَن مُسَنِي وَجُلُونَ ﴿ وَ قَالُوا لا تَوْجُلُ إِنَّا لَبَشُرُكَ بِالْحَقِّ فَلَا تَكُن مِّنَ الْقَانِطِينَ ﴿ وَ هَ قَالُ وَمَن يَقْنَطُ الْكَبَرُ فَهِمَ تُبَشِّرُونَ ﴿ وَ قَالُوا إِنَّا أَرْسَلْنَا إِلَىٰ مِن رَّحْمَةَ رَبِّهِ إِلاَ الصَّالُونَ ﴿ وَ قَالَ فَمَا خَطْبُكُمْ أَيُّهَا الْمُرْسَلُونَ ﴿ وَ قَالُوا إِنَّا أَرْسَلْنَا إِلَىٰ الْمَرْسَلُونَ ﴿ وَ قَالُوا إِنَّا أَمُوسَلُونَ وَ وَ قَالُوا بِنَا أَرْسَلْنَا إِلَىٰ الْمَرْسَلُونَ ﴿ وَ قَالَ إِنَّا لَمُنْ اللَّهُ الْمُرْسَلُونَ ﴿ وَ قَالُوا بِنَا أَمُولَ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ وَ وَ اللَّهُ اللَّهُ الْمَرْسَلُونَ ﴿ وَ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ ا

فهذه القصة فيسها إثبات الملائكة وأنهم أحياء ناطقون منفصلون عن الأدميين يخاطبونهم ويرونهم في صور الأدميين : الأنبياء وغير الأنبياء ، كما رأتهم سارة امرأة الخليل – عليه السلام – ، وكما كان الصحابة يرون جبريل إذا جاء لما جاء في صورة

أعرابي (١) ، وتارة في صورة دحية الكلبي (٢) ، ومن هذا الباب قوله في قصة مريم : ﴿ فَأَرْسُلْنَا إِلَيْهَا رُوحَنَا فَتَمَثَّلَ لَهَا بَشَرًا سَوِيًّا ﴿ فَكَ قَالَتْ إِنِي أَعُوذُ بِالرَّحْمَنِ مِنكَ إِن كُنتَ تَلَيًّا ﴿ فَأَرْسُلْنَا إِلَيْهَا رُوحَنَا فَتَمَثَّلُ لَهَا بَشَرًا سَوِيًّا ﴿ فَكَ عَلَامًا زَكِيًّا ﴾ [مريم : ١٧ – ١٩] ، وقال تعالى: ﴿ وَمَرْيَمَ ابْنَتَ عِمْرَانَ الَّتِي أَحْصَنَتْ فَرْجَهَا فَنَفَحْنَا فِيهِ مِن رُوحِنا ﴾ [التحريم : ١٢] ، فهذا الروح تصور بصورة بشر سوي ، وخاطب مريم وَنفخ فيها .

ومن المعلوم أن القوى النفسانية التي تكون في نفس النبيّ وغمير النبيّ لا يواها الحاضرون ، ولا يكون منها مثل هذه الأحوال والاقوال والافعال .

ومريم لم تكن نبيّة بل غايتها أن تكون صديقة ، كما قال تعالى : ﴿مَا الْمَسيحُ ابْنُ مَرْيَمَ إِلاَّ رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلهِ الرُّسُلُ وَأُمْهُ صِدِّيقَةٌ ﴾ [المائدة : ٧٥] ، وقال تعالى : ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلاَّ رِجَالاً نُوحِي إِلَيْهِم مِّنْ أَهْلِ الْقُرَى﴾ [يوسف : ١٠٩] .

وقد حكى الإجماع على أنه لم يكن في النساء نبية غير واحد ، كالقاضي أبي بكر بن الطيب، والقاضي أبي يعلى ، وأبي المعالي الجوينيّ ، وخلاف ابن حزم (٢٠) ، شاذ مسبوق بالإجماع ، فإن دعواه أن أم موسى كانت نبية هي ومريم قول لا يُعرف عن أحد من السلف والأثمة .

وقد ثبت في الصحيح عدد من كَمُلَ من النساء وليس فيهن أم موسى ، بل قال وقد ثبت في الصحيح : « كمل من الرجال كثير ، ولم يكمل من النساء إلا مريم بنت عمران وآسية بنت مزاحم (أ) ، يعني : من قبلنا ، فذكرتا ، والتي حضنت موسى ، وفيمن كمل عن ليس بنبي : خديجة وآسية امرأة فرعون وغيرهما ، والأنبياء أفضل من غيرهم ، فلو كمانت نبية لكان غير النبي أفضل منه ، أو غير الكامل أفضل من الكامل .

<sup>(</sup>۱) أخــرجــه البــخــاريّ في بده الحــلق (٦/ ٣٥١) ح(٣٢١٥) ، ومــــلــم في الفــضــــائل (١/ ١٨١٦ – ١٨١٧) ح(٢٣٣/٨٧) ، والترمذيّ في المناقب (٥/ ٩٥٧) ح(٣٦٣٤) ، والإمــام مالك في الموطأ في القرآن (١/ ٢٠٠ – ٢٠٣) ، برقم (٧) ، والإمام أحمد في مسنده (٦/ ١٧٧) ح(٢٠٣٠) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في فضائل الصحابة (١٩٠٦/٤) ح(١٠٠/٢٤٥) .

<sup>(</sup>٣) انظر الملل والنحل لابن حزم (٥/ ١٢ – ١٤) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاريّ في الأنبياء (٦/ ٥١٤) ح(٣٤١) ، ومسلم في فضائل الصبحابة (٤/ ١٨٨٦ - ١٨٨٨) ح(٠٠/ ٢٤٣١) ، وابن ماجه في الأطعمة (١/ ٩١ /١) ح(١٨٣٤) ، وابن ماجه في الأطعمة (١/ ٩١ /١) ح(٣٢٨) ، والإمام أحمد في مسنده (٤/ ٤٨٦) ح(١٩٥٤) .

وأيضًا فإن الله وصف الملائكة بصفات تقتضي أنهم أحياء ناطقون خارجون عن قوى البشر وعن العقول والنفوس التي تثبتها الفلاسفة ، فعلم أن الملائكة التي أخبرت عنها الأنبياء ليسوا مطابقين لما يقوله هؤلاء الذين يقولون : إن معجزات الأنبياء قوى نفسانية .

وقال : ﴿إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولِ كَرِيمٍ ﴿ إِنَّهُ وَلَقَدْ رَآهُ بِالْأَفْقِ الْمُبِينِ ﴿ إِنَّهُ مُطَاعِ ثُمَّ الْعَيْبِ ﴿ إِنَّهُ وَمَا صَاحِبُكُم بِمَجْنُونَ ﴿ إِنَّهُ وَلَقَدْ رَآهُ بِالْأَفْقِ الْمُبِينِ ﴿ إِنَّهُ وَمَا هُوَ عَلَى الْغَيْبِ بِعَنَيْنِ ﴿ إِنَّهُ وَمَا هُو بَقُولِ شَيْطَانٍ رَّجِيمٍ ﴾ [التكوير : ١٩ - ٢٥] ، فاخبر أن الذي جاء بالقرآن رسول كريم ، ذو قوة عند ذي العرش مكين ، وانه مطاع ثم امين ، وهذا يمتنع أن تكون صفة أعراض تقوم بنفوس البشر ، ولا سيما عند هؤلاء الفلاسفة الذين يمنعون أن يكون لدعاء البشر تأثير في الملأ الأعلى ، وقد انجر أنه رآه عند سدرة المنتهى ، عندها جنة المأوى ، وأنه رآه بالأفق المبين ، وما يحصل في نفس الرسول لا يكون هنا ولا هنا .

وغايتهم أن يقولوا: هذا تخيل في نفسه ، وإن لم يكن موجودًا في الخارج ، وحينشذ فيكون الرسول من جنس آحاد المسلمين الذين يرون في المنام أنهم في السموات وأن الملائكة خاطبتهم ونحو ذلك مما يراه آحاد الناس ، ومثل هذا لا تكذّب به قريش ولا أحد من الخلق ، ولا يكون مثل هذا ذا قوة عند ذي العرش مكين ، ولا يكون مطاعًا ثم أمين .

# بطران القول بأن جبريل هو العقل الفعال من وجوه كثيرة :

ومنهم من يقول : جبريل هو العقل الفعّال الذي يفيض وليس بضنين أي بخيل بالفيض ، وهذا أيضًا باطل من وجوه كثيرة :

منها : أن ذاك لا يتصور في صورة أعرابيّ ولا دحية ولا ضيف إبراهيم الخليل ولا لوط ، ولا في صورة بشر سويّ فنفخ في مريم .

ومنها: أنه قال: ﴿ ذِي قُوَّة عِندَ ذِي الْعَرْشِ مَكِينِ ﴿ إِن مُطَاعٍ ثُمَّ أَمِينِ ﴿ إِن كَا اللَّهِ وَمَا اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

وأيضًا فإنه أخبر أنه رآه عند سدرة المنتهى وأنه رآه بالأفق المبين مرتين ، وقل ثبت في الصحيح أنه رأى جبريل في صورته التي خُلق عليها مرتين ، وأنه رآه وله ستمائة جناح منها جناحان سد بهما ما بين المشرق والمغرب<sup>(۱)</sup> ، وهذه الصفة لا تنطبق على العقل الفعّال ، فإنه لا يُرى في موضعين ، ولا له أجنحة .

وهؤلاء القوم قد يقولون: إن الأنبياء أخبروا الناس بما هو كذب في نفس الأمر لأجل مصلحتهم، وقد يحسنون العبارة فيقولون: لم يخبروا بالحقائق بل ذكروا من التمثيل والتخييل في أمر الإيمان بالله واليوم الآخر ما تنتفع به العامة، وأما الحقيقة فلم يُخبروا بها ولا يمكن إخبار العامة بها، وهذا مما يُعلم بالضرورة بطلانه من دين المرسلين، وقد بسطنا الكلام في إبطال هذا في غير هذا الموضع.

ومن عرف مذهبهم وعرف ما قالته الرسل علم بالضرورة أن ما يقولونه مخالف لما يقوله الرسل لا موافق له ، فيلزم إما تصديق الرسل وتكذيبهم ، وإما تكديب الرسل وتصديقهم، وهم يؤمنون بالرسل من وجه ويكفرون بهم من وجه ، فلا يقولون إنهم كاذبون ولا جاهلون ولا يصدقونهم في كل ما أخبروا به . ومن المعلوم أن المخبر بالخبر إذا لم يكن خبره مطابقًا لمخبره فإما أن يكون معتمدًا للكذب ، وإما أن يكون محتمدًا للكذب ، وإما أن يكون محتمدًا ، وهم يسلمون أن الرسل من أعلم الخلق بالحقاق ، وأنهم من مخصوصون بقوى قدسية يعلمون بها ما لا يتمكن غيرهم من العلم به ، وأنهم من

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاريّ في بدء الحلق (٦/ ٣٦٠ – ٣٦١) ح(٣٢٣٢) ، ومسلم في الإيمان (١/ ١٥٨) ح(٢٨٠ / ١٧٤) ، والترمذيّ في تفسير القرآن (٥/ ٣٩٤ – ٣٩٥) ح(٣٢٧٨) .

أبر الناس وأصدقهم ، فإذا كانوا مقسرين بغاية الكمال لهم في العلم والصدق كان هذا مناقضًا لما يذكرونه في إخباراتهم ، فإنها تستلزم إما تكذيبهم ، وإما تجهيلهم .

ولهاذا كان هؤلاء متناقضين في أمر النبوات ، فلا هم كذّبوا بهم تكذيب المكذّبين الذي كذّبوا بالنبوات مطلقًا ، ولا صدّقوهم تصديق المؤمنين الذين آمنوا بهم مطلقًا ، بل كانوا كمن آمن ببعض وكفر ببعض ، وهؤلاد من الكافرين حقًا ، وهم من المنافقين المذبذبين لا إلى هؤلاء ولا إلى هؤلاء ، وفيهم من يكشر نفاقه وزندقته ، وفيهم من يكون نفاقه أقل من نفاق غيره .

وايضًا فإن الله تعالى يقول: ﴿ وَمَا كَانَ لَبَشَرِ أَن يُكُلّمهُ اللّهُ إِلا وَحْيًا أَوْ مِن وَرَاءِ حَجَابِ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولاً فَيُوحِيَ بِإِذْنِهِ مَا يَشَاءُ ﴾ [الشّورى: ٥١] ، ففرق سبحانه بين الوحي وبين إرسال الرسول اللذي يوحي بإذنه ما يشاء ، كما فرق بين ذلك وبين التكلم في قوله تعالى: ﴿ إِنّا أَوْحَيْناً إِلَيكَ كَمَا أَوْحَيْناً إِلَىٰ نُوحٍ وَالنّبِيّنِ مَنْ بَعْدهِ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ وَكُلّمَ اللّهُ مُوسَىٰ تَكُلّيمًا ﴾ [النساء: ١٦٣ – ١٦٤] ، ففرق بين الإيحاء العام المشترك بين الأنبياء وبين تكليمه لموسى – عليه السلام – ، كما فرق بين الإيحاء وبين إرسال رسول يوحي بإذنه ما يشاء ، وهذا يناقض مذهبهم في الأصلين ، فإنهم لا يثبتون إلا ما هو من جنس الموحي والإلهام ، كالذي يسمونها القوة القدسية ، بل الوحي والإلهام الذي أشبته الله فوق ما يثبتونه من القوة القدسية ، فدل على أن الوحي والإلهام الذين يرسلهم الله إلى الأنبياء خارجة عن قوى النفس وعن جنس الوحي ألله تعالى: ﴿ اللّهُ يَصْطَفِي مِنَ الْمَلائِكَةُ رُسُلاً وَمَنَ النّاسِ ورسلاً من المَلاثِكَة رُسُلاً وَمَنَ النّاسِ ورسلاً من المَلاثِكَة رُسُلاً وَمَنَ النّاسِ ورسلاً من المَلاثِكَة رُسُلاً وَمَنَ النّاسِ ﴾ [الحج : ٧٥] ، فتبين أنه يصطفي رسلاً من الناس ورسلاً من المَلاثِكَة رُسُلاً وَمَنَ النّاسِ ﴾ [الحج : ٧٠] ، فتبين أنه يصطفي رسلاً من الناس ورسلاً من المَلاتِكة ومَنْ النّاسِ ورسلاً من الناس ورسلاً من المَلاتِكة .

وكذلك أخبر أنه يكلم البشر من وراء حجاب ، كما أخبر أنه كلم موسي تكليمًا، وكما قال تعالى : ﴿ تِلْكَ الرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَىٰ بَعْضِ مِنْهُم مَّن كُلَّمَ اللَّهُ ﴾ [البقرة : ٢٥٣] ، وقال : ﴿ وَلَمَّا جَاءَ مُوسَىٰ لِمِيقَاتِنَا وَكُلِّمَهُ رَبُّهُ قَالَ رَبِّ أَرِنِي أَنظُرْ إِلَيْكَ قَالَ لَن تَرَانِي ﴾ [الأعراف : ١٤٣] ، وهذا يقتضي أنه يكلم بعض عباده تكليمًا خارجًا عن جنس ما يحصل بالوحي والإلهام عما يتناول القوة القدسية وغيرها .

وأيضًا فإنه قــد قال سبــحانه : ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا نَعْمَةَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ إِذْ

جَاءَتُكُمْ جُنُودٌ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحًا وَجُنُودًا لَمْ تَرَوْهَا وَكَانَ اللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرًا ﴾ [الأحزاب: 9]، فأخبر أنه أرسل مع الريح جنودًا لم يرها المؤمنون ، وقال تعالى : ﴿ وَيَوْمَ حُنَيْنِ إِذْ أَعْجَبَتُكُمْ كَثْرَتُكُمْ فَلَمْ تُغْنِ عَنكُمْ شَيْئًا وَضَاقَتْ عَلَيْكُمُ الأَرْضُ بِمَا رَحَبَتْ ثُمَّ وَلَيْتُم مُدْبُرِينَ ﴿ وَهَا عَجَبَتُكُمْ كَثْرَتُكُمْ فَلَمْ تُغْنِ عَنكُمْ شَيْئًا وَضَاقَتْ عَلَيْكُمُ الأَرْضُ بِمَا رَحَبَت ثُمَّ وَلَيْتُم مُدْبُرِينَ ﴿ وَهَا مَنْ اللّهُ سَكِينَتُهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ وَعَلَى الْمُؤْمِنِينَ وَأَنزلَ جُنُودًا لَمْ تَرَوْهَا وَعَلَى اللّهُ سَكِينَتُهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ وَعَلَى الْمُؤْمِنِينَ وَأَنزلَ جُنُودًا لَمْ تَرَوْهَا وَعَلَى اللّهُ مِن كَفَرُوا وَذَلِكَ جَزَاءُ الْكَافِرِينَ ﴾ [السوبة : ٢٥ ، ٢٦] ، فأخبر أنه أنزلُ السكينة على رسوله وعلى المؤمنين وأنزل مع ذلك جنودًا لم يروها .

وقال تعالى : ﴿إِذْ تَقُولُ لِلْمُؤْمِدِينَ أَلَن يَكْفَيكُمْ أَن يُمِدُكُمْ رَبُّكُم بِفَلاِئَة آلاف مِّن الْمَلائِكَة مُنزَلِينَ ﴿إِنَّ بَعْرَهُ بَلَىٰ إِن تَصْبَرُوا وَتَتَقُوا وَيَأْتُوكُم مِّن فَوْرِهِمْ هَذَا يُمدُدُكُمْ رَبُّكُم بِخَمْسَةَ آلاف مِّن الْمَلائِكَة مُردفِينَ ﴿ وَقَال تَعَالَى : ﴿إِذْ يُوحِي رَبُكُ إِلَى مَمدُكُم بِأَلْف مِّن الْمَلائِكَة مُردفِينَ ﴿ وَمَا جَعَلَهُ اللّهُ لِللّهُ بَشْرَىٰ ﴾ إلى قسوله : ﴿إِذْ يُوحِي رَبُكَ إِلَى الْمَلائِكَة أَتِي مَعَكُمْ فَفَيتُوا الّذِينَ آمَنُوا ﴾ [الأنفال : ٩ - ١٢] ، فقد أخبر أنه أمدهم بجنود من الملائكة تنصرهم ، ففي تلك الآيات أخبر بنزول الملائكة بالعلم والوحي ، وفي هذه الآيات أخبر بنزولها بالنصر والقسدة ، وهذا يبين أن ما كان يحسل للرسول من العلم والقسدة من العلم الذي تنزل به الملائكة والنصر الذي تنزل به الملائكة .

وأيضًا فقد قبال الله تعالى : ﴿ وَلَوْ تَرَىٰ إِذْ يَتَرَفّى الّذِينَ كَفَرُوا الْمَلائكَةُ يَضْرِبُونَ وَجُوهَهُمْ وَأَدْبَارَهُمْ وَذُوقُوا عَذَابَ الْحَرِيقِ ﴾ [الأنفال : ٥٠] ، وقال تعالى : ﴿ إِنَّ الّذِينَ تَوَفّاهُمُ الْمَلائكَةُ ظَالِمِي أَنفُسِهِمْ قَالُوا فِيمَ كُنتُمْ قَالُوا كُنّا مُسْتَضْعَفِينَ فِي الأَرْضِ ﴾ [النساء : ٩٧] ، وقال تعالى : ﴿ الّذِينَ تَتَوفّاهُمُ الْمَلائكَةُ طَيّبِينَ يَقُولُونَ سَلامٌ عَلَيكُمُ ادْخُلُوا الْجَنّةُ بِمَا كُتتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ وَإِلَّا مَن تَتَوفّا هُمُ الْمَلائكَةُ طَيّبِينَ يَقُولُونَ سَلامٌ عَلَيكُمُ ادْخُلُوا الْجَنّةُ بِمَا كُتتُم تَعْمَلُونَ ﴿ وَإِلَّهُ مَا يَنظُرُونَ إِلاّ أَن تَأْتِيهُمُ الْمَلائكَةُ أَوْ يَأْتِيَ آمْرُ رَبّك ﴾ [النحل : ٢٣ – ٣٣] ، فهذه الآيات يخبر فيها بتوفي الملائكة لَـلانفس وخطابهم للموتى ، إما بخير ، وإما بشر ، وفعلهم ما يفعلونه بهم من نعيم وعذاب .

وكما قال : ﴿إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلاثِكَةُ أَلاَ تَخَالُوا وَكَنَّرُوا وَأَبْشِرُوا بِالْجَنَّةِ اللَّئِي كُنتُمْ تُوعَدُونَ ﴿ يَكُ نَحْنُ أَوْلِيَاوُكُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَفِي

فهذه النصوص وأمثالها صريحة بإثبات الملائكة وأفعالها وكلامها وتأثيرها في العالم بالقول والفعل ، وهذا يبطل قولهم إن المؤثر في العالم هو القوى النفسانية أو القوى الطبيعية ، فإن الملائكة خارجة عن هذا وهذا .

وحينئذ فما يحصل من خوارق العادات بأفعال الملائكة أعظم مما يحصل بمجرد القوى النفسانية ، والأنبياء أحق المناس بمعاونة الملائكة لهم وتأييد الله تعالى لهم كما أخبر الله سبحانه بذلك .

وايضًا فقد قال تعالى : ﴿وَالصَّافَاتِ صَفّا ﴿ فَالرَّاجِرَاتِ زَجْرًا ﴿ فَالسَّفَتْهِمْ الرّبِكَ الْبَنَاتُ وَلَهُمْ فَكُرًا ﴾ [الصافات : ١-٣] ، وقد له في آخر السورة : ﴿فَاسْتَفْتِهِمْ الرّبِكَ الْبَنَاتُ وَلَهُمْ الْمَلائِكَةَ إِنَاثًا وَهُمْ شَاهِدُونَ ﴿ فَا اللَّهُم مِنْ إِفْكِهِمْ لَيَقُولُونَ الْمَلائِكَةَ وَانَّا الْمَلائِكَةَ إِنَاثًا وَهُمْ شَاهِدُونَ ﴿ فَا اللَّهُ وَإِنَّا اللَّهُ وَإِنّهُمْ لَكَاذَبُونَ ﴿ فَقَامٌ مُعْلُومٌ ﴿ فَا الْبَنِينَ ﴿ فَقَى الْبَنِينَ ﴿ فَا اللَّهُمُ كَيْلُ اللَّهُ وَإِنّا لَنَحْنُ الصَّافُونَ ﴿ فَإِنّا لَنَحْنُ الصَّافُونَ ﴿ فَإِنّا لَنَحْنُ الصَّافُونَ وَإِنّا لَتَحْنُ الصَّافُونَ وَإِنّا لَنَحْنُ الصَّافُونَ وَإِنّا لَنَحْنُ الصَّافُونَ وَإِنّا لَنَحْنُ الصَّافُونَ وَإِنّا لَنَحْنُ الْمُسْتِحُونَ ﴾ [الصافات : ١٤٩ – ١٦٦] ، فاخبر أن الملائكة صافون يسبحون وأنها صافّات صفًا زاجرات زجراً ، وهذا مناقض لقولهم ، فيإن العقول العشرة لا والنها صافّات من المعضهم فوق بعض في المرتبة والتعلق مع امتناع المصافة عليها عندهم ، والأعراض القائمة بالنفس يمتنع وصفها بما ذكره سبحانه وتعالى من الاصطفاف والزجر والتلاوة وغير ذلك من الصفات .

وكذلك قوله تعالى : ﴿ وَمَا نَتَنَزُّلُ إِلاَّ بِأَمْرِ رَبِّكَ لَهُ مَا بَيْنَ أَيْدِينَا وَمَا خَلْفَنَا وَمَا بَيْنَ ذَلِكَ وَمَا كَانَ رَبُّكَ نَسِيًّا﴾ [مريم : ٦٤] ، وقد ثبت أن جبريل قال له النبي ﷺ : ﴿ مَا يَبْسِنُ أَن نَزُول يمنعك أن تزورنا أكثر مما تزورنا ﴾ ، فأنزل الله هذه الآية (١) ، وهذا يبين أن نزول

<sup>(</sup>١) أخرجـه البخــاريّ في بدء الحلق (٦/ ٣٥٣) ح(٣٢١٨) ، والتــرمذيّ في تفـــير الــقرآن (٣١٦/٥) ح(٣١٥٨) ، والإمام أحمد في مسنده (٣٠٣/١) ح(٢٠٤٨) .

جبريل إلى الأرض وأنه لا يتنزل إلا بأمر الله، وعندهم يمتنع نزول ملك إلى الأرض، ويمتنع أن يكون الله أمر جبريل بنزوله .

وقال تعالى : ﴿ قَالُوا اتَّخَذَ الرَّحْمَنُ وَلَدًا سُبْحَانَهُ بَلْ عِبَادٌ مُكْرَمُونَ ﴿ آلَ لَا يَسْبَقُونَهُ بِالْقَوْلِ وَهُم بِأَمْرِهِ يَعْمَلُونَ ﴿ آلَ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلاَّ لَمَنِ ارْتَضَى وَهُم مِنْ خَشْيَتِهِ مُشْفَقُونَ ﴿ آلَ وَمَن يَقُلْ مِنْهُمْ إِنِي إِلَّهٌ مِن دُونِهِ فَذَلِكَ نَجْزِيهِ جَهَنَّمَ كَذَلِكَ نَجْزِيهِ الظَّالِمِينَ ﴾ [الأنبياء : ٢٦ - ٢٩] ، فبين سبحانه أنهم عباد أكرمهم وأنهم لا يسبقونه بالقول ، فيلا يقولون حتى يقول ، وهم بأمسره يعملون ، فلا يعملون حتى يأمرهم ، وأنهم لا يشفعون إلا لمن ارتضى وأنهم من خشيته مشفقون .

وهذا مناقض لقولهم ، فإن العقول عندهم - بل العالم كله - متولد عن الله تولداً لازماً يمتنع معه خوفها أو أن يحدث لها من الله أمر أو قول أو يكون لها إليه شفاعة . والشفاعة عندهم ليس معناها دعاء الله ورسوله كما هو مذهب المسلمين ، بل الشفاعة عندهم تعلق القلب بالوسائط حتى يفيض عليها بواسطة تلك الوسائط ما ينتفع به كما يفيض شعاع الشمس على الحائط بواسطة فيضه على المرآة ، وهذه من جنس الشفاعة التي يثبتها المشركون ، وهي التي نفاها الله في كتابه .

ولما وقع في كلام أبي حامد في ( المضنون به على غير أهله ) وغيره من كتبه ما هو من جنس كلام هؤلاء في الشفاعة وفي النبوة وغير ذلك ، حتى جعل خواص النبي ثلاثا ، كما تقدم ذكره ، وغير ذلك من كلامهم ، اشتد نكير علماء الإسلام لهذا الكلام ، وتكلموا في أبي حامد وأمثاله بكلام معروف ، كما تكلم فيه أصحاب أبي المعالي ، كأبي الحسن المرغيناني (١) وغيره ، وكما تكلم فيه أهل بيت القشيري وأتباعه ، والشيخ أبو البيان (١) ، وأبو الحسن بن شكر ، وأبو عمرو بن الصلاح (٢) ،

<sup>(</sup>١) هو : أبو الحسن برهان الدين ، عليّ بن أبي بكر بن عـبد الجليل الفرغانيّ المرغـينانيّ ، من كبار فقــهاء السادة الأحناف ، ولد سنة ٥٣٠ هـ ، وتوفي سنة ٩٣ هـ .

 <sup>(</sup>٢) هو : نبا بن محمد بن محفوظ القرشي ، المعروف بابن الحوراني ، شيخ الطائفة البيانية من متسصوفة دمشق ، شافعي الملفي العقيدة . انظر طبقات الشافعية للسبكي (٢١٨/٥- ٣١٩) .

<sup>(</sup>٣) هو : تقي الدين ، عشمان بن عبىد الرحمن بن منوسى الكرديّ ، الشهنوروويّ الشرخنانيّ ، فنقيه ، عنالم بالحديث، وبالتنفسير ، ولد في شنرخان سنة ٧٧٠ هـ ، وتوفي بدمشق سنة ١٤٢ هـ . انظر طبيقات الشافعية للسبكي (١٣٧/٥ -١٤٢) .

وأبو زكريا ، وكما تكلم فيه أبو بكر الطرطوشيّ (۱) ، وأبو عبد الله المازريّ وابن حمدين القرطبيّ ، وصنف في ذلك ، وأبو بكر بن العربيّ (۱) تلميله حتى قال : اشيخنا أبو حامد دخل في بطن الفلاسفة ثم أراد أن يخرج منهم فما قدر ) ، وكما تكلم فيه أبو الوفاء بن عقيل ، وأبو الفرج بن الجوزيّ (۱) ، وأبو محمد المقدسيّ وغيرهم . وكما تكلم فيه الكردريّ ، وغيره من أصحاب أبي حنيفة ، ومن أعظم ما تكلم فيه أثمة المحققين لأجله ما وافق فيه هؤلاء الصابئة المفلسفين ، مع أنه بعد ذلك قد رد على الفلاسفة وبين تهافتهم وكفرهم ، وبين أن طريقتهم لا توصل إلى حق ، بل ورد أيضًا على المتكلمين ورجح طريق الرياضة والتصوف ، ثم لما لم يحصل مطلوبه من هذه الطرق بقى من أهل الوقف ومال إلى طريقة أهل الحديث ،

والمقصود هنا أن ما ذكره الله في كتابه من شفاعة الأنبياء والملائكة نفيًا وإثباتًا يناقض قول هؤلاء ، كقوله تعالى : ﴿قُلِ ادْعُوا الّذِينَ زَعَمْتُم مِّن دُونِ الله لا يَمْلَكُونَ مِثْقَالَ ذَرَّة فِي السَّمَوَاتِ وَلا فِي الأَرْضِ وَمَا لَهُمْ فِيهِمَا مِن شَرْك وَمَا لَهُ مِنْهُم مِّن ظَهِير ﴿ آَنَ ﴾ مِثْقَالَ ذَرَّة فِي السَّمَوَاتِ وَلا فِي الأَرْضِ وَمَا لَهُمْ فِيهِمَا مِن شَرْك وَمَا لَهُ مِنْهُم مِّن ظَهير ﴿ آَنَ ﴾ وَلا تَنفَعُ السَّفَاعَةُ عندَهُ إِلاَ لَمَنْ أَذِنَ لَهُ حَتَّىٰ إِذَا فُزِع عَن قُلُوبِهُمْ قَالُوا مَاذَا قَالَ رَبُكُمْ قَالُوا الْحَق وَهُو الْعَلَى الْكَبِيرُ ﴾ [سبأ : ٢٢ ، ٣٣] .

فمات وهو يشتغل بالبخاريّ ومسلم .

وقد ثبت في الصحاح من غير وجه عن النبيِّ ﷺ أنه قال : ﴿ إِذَا قضى الله

<sup>(</sup>۱) هو محمد بن الوليد بن محمد بن خلف القرشيّ الفهريّ الأندلسيّ السطرطوشيّ ، من فقهاء المالكية ، ولمد بطرطوشـة في شرق الأندلس سنة ٤٥١ هـ تقريبًا ، وتوفي سنة ٥٢٠ هـ . انظر وفيات الأعيان (٢/ ٣٩٣ - ٢٩٥) .

 <sup>(</sup>۲) هو : محمد بن علي بن عمر التميمي المازري ، محدث ، وفقيه مالكي ، نسبة إلى مازر بجزيرة صقلية ، ولد
 سنة ٤٥٣ هـ ، وتوفى سنة ٥٣٦ هـ . انظر وفيات الأعبان (٤١٣/٣) .

 <sup>(</sup>٣) هو : محمــد بن عبد الله بن محمــد بن العربي المعافري ، القاضي ، الإشــبيلي المالكي ، ولد سنة ٤٨٦ هـ ،
 وتوفي سنة ٥٤٣ هـ .

 <sup>(</sup>٤) هو : عبد الرحمن بن علي بن الجوزي ، حنبلي المذهب ، ولد سنة ٥١٠ هـ ، وتوفي سنة ٥٩٧ هـ .

 <sup>(</sup>٥) هو : عبد الغنى بن عبد الواحد بن علي بن سرور المقدسي الجماعيلي الدمشقي الحنبلي ، المحدث ، ولد سنة
 ١٠٠ هـ ، وتوفى سنة ١٠٠ هـ .

<sup>(</sup>٦) هو : محمد بن عبد الستار بن محمد، شمس الأثمة الكردريّ، من أثمة السادة الأحناف، ولد سنة ٩٩٥ هـ ، وتوفي سنة ٦٤٢ هـ .

الأمر في السماء ضربت الملائكة بأجنحتها خضعانًا لقوله كأنه سلسلة على صفوان، ويُصعقون، حتى إذا فُزَع عن قلوبهم قالوا: ماذا قال ربكم ؟ قالوا: الحق، وهو العلي الكبير، ، وهذا المعنى ثابت عن النبي على من غير وجه ، رواه البخاري من حديث أبي هريرة (۱) ، ورواه مسلم عن ابن عباس عن رجال من الأنصار (۱) ، وهو معروف من حديث النواس بن سمعان عن النبي على ، وهو عن ابن مسعود موقوقًا ومرفوعًا، وعن ابن عباس وغيره (۱) ، وفيه بيان أنه لا تنفع الشفاعة عند الله إلا لمن أذن له ، فلا بد من إذن للشفيع ، لا أن مجرد التوجه إليه ينفع المشفوع له ، وذلك يقتضي تجدد إذن للشفعاء .

وعندهم أنه لا يحدث من الله شيء للوسائط ، بل هي متولدة عنه لازمة لذاته الآلا وأبداً ، وفيه أنه يفزع عن قلوب المالائكة ، أي يُزال الفزع عنها ، وقد وصف الملائكة في القرآن بالخشية والخوف ، وعندهم لا يتبصور خشية لله ولا خوف ، قال الله تعالى : ﴿وَلِلّه يَسْجُدُ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ مِن دَابَّة وَالْمَلائكةُ وَهُمْ لا يَسْتَكْبِرُونَ مِن دَابَّة وَالْمَلائكةُ وَهُمْ لا يَسْتَكْبِرُونَ ﴿ وَلِلّه يَسْجُدُ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ مِن دَابَّة وَالْمَلائكةُ وَهُمْ لا يَسْتَكْبِرُونَ ﴿ وَلِلّه يَسْجُدُ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ مِن دَابَة وَالْمَلائكةُ وَهُمْ لا يَسْتَكْبِرُونَ ﴿ وَلَهُ مَنْ خَشْيَته مُشْفَقُونَ ﴾ [ الانبياء : ٢٨] ، وقال تعالى في الشفاعة : ﴿ وَهُمْ مِنْ خَشْيَته مُشْفَقُونَ ﴾ [ الانبياء : ٢٨] ، وقال تعالى في الشفاعة : ﴿ وَكُمْ مِن مَلْكَ فِي السَّمُواتِ لا تُغْنِي شَفَاعَتُهُمْ شَيْئًا إِلاَّ مِنْ بَعْدِ أَن يَأْذَنَ اللهُ لِمَن يَشَاءُ وَيَرْضَى ﴾ [النجم : ٢٦] .

وقوله: ﴿مِنْ بَعْدِ أَن يَأْذَنَ اللَّهُ لِمَن يَشَاءُ وَيَرْضَى ﴾ يقتضي إذنا مستقبلاً ، فإن : ﴿ أَن ﴾ تخلص الفعل المضارع للاستقبال ، وطرد هذا أن يُقال مثل ذلك في كل ما جاء في القرآن من هذا الباب ، وهو قول جمهور أهل الحديث والسنة ، وهو المنقول عن أثمة السلف ، وعليه تدل الدلائل العقلية السليمة عن التناقض .

ومما يوضح الأمر في هذا الباب أن الله نزّه نفسه عن الشريك والولد في غير

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاريّ في التوحيــد (۲۱/۱۳) ح(۷٤۸۱) ، والترمذيّ في تفسير القرآن (ه/٣٦٢) ح(٣٢٢٣) ، وابن ماجه في المقدمة (١/١٩ – ١٧٠) ح(١٩٤) ، والدارميّ في المقدمة (٥٧/١) ح(٩٤) .

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم في السلام (٤/ ١٧٥٠ - ١٧٥١) ح(١٢٤/ ٢٢٢٩).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه التسرمذيّ مرفوعًا عن ابن عسباس في التفسير (٥/ ٣٦٢) ح(٣٢٢٤) ، وقال : حديث حسن صحيح ،
 وأخرجه أبو داود مرفوعًا عن عبد الله في السنة (٤/ ٣٥٠) ح(٤٧٣٨) .

موضع كقوله تعالى : ﴿ وَجَعَلُوا لِلّه شُركاءَ الْجِنْ وَخَلَقَهُمْ وَخَرَقُوا لَهُ بَنِينَ وَبَنَات بِغَيْرِ عَلْمِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ عَمَّا يَصِفُونَ ﴿ نَنَ ﴿ بَدِيعُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ أَنَّىٰ يَكُونُ لَهُ وَلَدٌ وَلَمَّ وَكُلُ شَيْءَ وَهُو بِكُلِّ شَيْءَ وَهُو بِكُلِّ شَيْءً عَلِيمٌ ﴾ [الأنعام : ١٠٠ – ١٠١] ، وقال الله تعالى : ﴿ وَقُلُ الْحَمْدُ لِلّهِ الَّذِي لَمْ يَتَّخِذُ وَلَدًا وَلَمْ يَكُن لَهُ شَرِيكٌ فِي الْمُلْكُ وَلَمْ يَكُن لَهُ شَرِيكٌ فِي الْمُلْكُ وَلَمْ يَكُن لَهُ وَلِيٌّ مِّنَ الذَّلِ وَكَبَرْهُ تَكْبِيرًا ﴾ [الإسراء : ١١١] ، وقال تعالى : ﴿ مَا اتَّخَذَ اللّهُ مِن وَلَكُ وَمَا كَانَ مَعَهُ مِنْ إِلَهُ إِذًا لَذَهَبَ كُلُّ إِلَهُ بِمَا خَلَقَ ﴾ [المؤمنون : ١٩] ، وقال تعالى : ﴿ وَاللّهُ مِن وَلَكُ وَمَا كَانَ مَعَهُ مَنْ إِلَهُ إِذَا لَذَهَبَ كُلُّ إِلَهُ بِمَا خَلَقَ ﴾ [المؤمنون : ١٩] ، وقال تعالى : ﴿ وَاللّهُ اللّهُ الطَمْدُ وَلَهُ وَلَمْ يُولَدُ وَلَمْ يُولَدُ وَلَهُ وَاللّهُ وَالْعُولُونُ وَلَهُ وَاللّهُ وَالْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

وهذا القول يوجد في مشركي العرب ، وفي النصارى وغيرهم ، والذي يوجد في هؤلاء شر من هذا كله ، وذلك أن مشركي العرب والنصارى ونحوهم يقرّون بأن الله خالق كل شيء وربه ومليكه ، ولكن يثبتون تولداً من بعض الوجوه ، وهو تولد حادث كما تقوله النصارى في المسيح ، وكما كانت تقوله مشركو العرب في الملائكة ونحو ذلك ، وأما هؤلاء فيقولون : إن العقول والنفوس متولدة عن الله تولداً قديمًا أزليًا لازمًا لذاته ، والعالم متولد عن ذلك ، فالعالم كله متولد عندهم عن الله تولداً قديمًا أزليًا لازمًا لذاته ، وإن كانوا قد لا يعبّرون بلفظ الولد فهم يعبرون بلفظ المعلول والعلة ، وهو أخص أنواع التولد ، ويعبرون بلفظ الموجب والموجب .

وما ذكره الله في كتابه من إبطال التولد يبطل قولهم عقلاً وسمعًا ، وذلك أنه قال تعالى : ﴿وَخَرَقُوا لَهُ بَنِينَ وَبَنَاتٍ بِغَيْرِ عِلْمٍ ﴾ [الأنعام : ١٠٠] ، وهؤلاء المتفلسفة يجعلون العقل كالذكر والنفس كالأنثى ، قال سبحانه وتعالى : ﴿أَنَّىٰ يَكُونُ لَهُ وَلَدُّ وَلَمْ تَكُن لَهُ صَاحِبَةٌ وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ وَهُو بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [الأنعام : ١٠١] ، وذلك أن التولد لا يكون إلا عن أصلين ، لا يكون عن واحد ، فيمتنع أن يكون له ولد من غير صاحبة ، وهو سبحانه لم يكن له كُفُوا أحد ، وهؤلاء جعلوه واحدا وجعلوا

العالم معلولاً عنه ، وقالوا : الواحد لا يصدر عنه إلا واحد ، وهذا باطل ، فإن الواحد البسيط لا يصدر عنه وحده شيء ، بل الواحد الذي قدروه إنما يوجد في الأذهان لا في الأعيان ، ولا يصدر في العالم العلوي والسفلي أثر إلا عن سبيين فأكثر ، فالنسار إذا أحرقت إنما تحرق بشرط قبول المحل لإحراقها ، فالاحتراق حاصل بسببين لا بسبب واحد ، وكذلك الشعاع ، وكذلك جميع الأمور ، قال الله تعالى : ﴿ وَمِن كُلِّ شَيْءٍ خَلَقْنَا زَوْجَيْن لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ [الذاريات: ٤٩] ، قال بعض العلماء: تعلمون أن خالق الأزواج واحد ، وقال : ﴿سَبْحَانَ الَّذِي خَلَقَ الْأَزْوَاجَ كُلُّهَا مَمَّا تُنْبِتُ الأَرْضُ وَمَنْ أَنفُسهمْ وَمَمَّا لا يَعْلَمُونَ ﴾ [يس: ٣٦] ، فليس في المخلوقات واحد يصدر عنه وحده شيء ولا علة مستقلة بمعلولها من غير مشارك أصلاً ، وما يذكره طائفة من أهل الكلام من كون العلم علة العالمية هو عند أكثرهم لا حقيقة له ، فليس العالمية زائدة على العلم ، وأهل الأحوال الذين أثبتوها زائدة على العالم قالوا : إنها ليست وجودية ، فلم يكن في الوجود علة مستقلة بمعلولها من غير شريك لهما فتبين أن ما ذكروه من أن الواجب علة مستقلة بمعلولها مخالف لما الوجود عليه ، ودعواهم أن الواحد البسيط يكون علة تامة مستقلة بمعلولها أمر مخالف لما الوجود عليه ، وهذا غير معلوم بالعقل ، بل هو باطل فيه ، ولكن المعلوم في العقل أن الواحد لا يُصدر عنه شيء معلول مـتولد عنه إلا بمقارنة شيء آخــر له ، فلو كان العالم معلولاً مـتولداً عن الله لكان له مقاربًا يصدر التولد عنهما جميعًا ، فإن التولد لا يكون إلا عن أصلين ، فإثبات التعليل والتولد يقتضي إثبات شريك في إبداع العالم ، وهذا لازم لهم لا محيد عنه من وجه آخر ، فإن الحوادث الموجودة في العالم لا يجوز أن تكون صادرة عن العلة التامة الأزلية ، لأن تلك يلزمها معلولها فيكون قديمًا معها ، فلا يكون محدثًا ، فوجب أن يكون للحوادث فاعل آخر غير العلة التامة القديمة ، وذلك أيضًا يوجب إثبات مشارك لله يُحدث الحوادث ، وهذا أيضًا باطل فإن ذلك الذي قُدُّر محدثًا للحوادث إن كان محدثًا فهو من جملة الحوادث التي تحتاج إلى فاعل محدث ، وإن كان قديمًا فقد صدرت الحوادث عن قديم ، فإن كان علة ثامة أزلية امتنع حدوث الحوادث عنه ، وإن كان فاعلاً باختياره يحدث عنه الحوادث بطل ققولهم سواء قيل : إنه صار محدثًا للحوادث بعد أن لم يكن بغير سبب حادث ، أو قيل : إنه لم يزل

فاعلاً قادرًا بفعل اختياري يقوم بنفسه .

فتبين أن القوم قولهم في إثبات الشريك والولد لله من شر أقوال من يقول بذلك ، وكل ما في القرآن من إبطال ذلك بالأدلة العقلية والخبرية يُبطل قولهم ، لكن فهم هذا يحتاج إلى أن نفهم حقيقة أقوال الأمم ومراتبها ، وكيف يتناولها القرآن ويبطلها ، وبميز الحق من الباطل بالأدلة العقلية البرهانية ، كما قد بُسط في غير هذا الموضع .

فهذا كله مما يبين أن الرسل أخبرت بالملائكة ، وأنهم عباد الله ليسوا متولدين عنه ، ولا خالفهم علة موجبة لهم ، وأنهم لا يتصرفون إلا بإذنه ، ولا يسبقونه بالقول ، وأنهم يخبرون الأنبياء بالغيب ، وأنهم يفعلون من خوارق العادات وغيرها ما فيه نصر الأنبياء وحجة لهم .

وهذا يبين أن هؤلاء الفلاسفة مناقضون للرسل في ما أخبرت به من أمر التوحيد والملائكة وأمر معجزات الأنبياء ، ويبين أن المعجزات خارجة عن قوى نفوس البشر ، وأن ما قاله هؤلاء في المعجزات قول بلا دليل ، وهو قول باطل مبني على أصل باطل، مع أنا لا ننكر أن للقوى التي في النفوس وسائر الأجسام آثارًا في العالم بحسبها ، كما تقدم ، لكن إضافة الخوارق إلى ذلك باطل ، كما لو أضافها مضيف إلى قوى الأجسام ، وادَّعى أنها من باب النيرنجيات التي هي وقوى طبيعية ، كالقوى التي في حجر المغناطيس ، فإنه يعلم بوجوه كثيرة أن معجزات الأنبياء خارجة عن هذا الجنس ، وهذا الجنس ، وإن كان القائل إن معجزات الأنبياء قوى نفسانية عمن يكذب مطلقًا أثبتنا بعض ما ذكرناه من المعجزات بطرق متعددة كالأخبار المتواترة وكتطابق السنن على الأخبار بما يمتنع الاتفاق عليه من غير تواطؤ وغير ذلك .

الوجه التاسع: أن يُقال: تأثير النفوس مشروط بشعورها ، فإن النفس حية مريدة تفعل بإرادتها ، ففعلها مشروط بإرادتها ، والفعل الاختياري الإرادي مشروط بالشعور ، وخوارق العادات التي للأنبياء منها ما لا يكون النبي شاعراً به ، ومنها ما لا يكون مريداً له ، فلا يكون ذلك من فعل نفسه ، بل ومنها ما يكون قبل وجوده ووجود قدرته ، ومنها ما يكون بعد موته ومفارقة نفسه لهذا العالم .

ومن المعلوم أن ما يكون قبل أن تصير لنفسه قوة ونحو ذلك يمتنع أن يكون مضافًا إلى قوته ، فإن المعدوم لا قوة له ، وذلك مثل قصة أصحاب الفيل التي انزلها الله لما أتى بالفيل إلى مكة ، وأرسل عليهم طيرا أبابيل ، ترميهم بحجارة من سجيل، فجعلهم كعصف مأكول ، وكان أهل الفيل نصارى ، ودينهم كان خيراً من دين أهل مكة إذ ذاك ، فإنهم كانوا مشركين ، ودين النصارى خير من دين المشركين الذين يعبدون الأوثان ، لكن كان ذلك كرامة للنبي الله المعوث بحرمة البيت ، وكان عام الفيل عام مولده ولله يما ولا شعور بما جرى ولا إرادة له في ذلك .

وكذلك ما حصل من الحوادث حين مولده على ، وكذلك أخبار الكهان بأموره وما صارت الجن تخبرهم به من نبوته - أمور خارجة عن قدرت وعلمه وإرادته ، كذلك ما أخبر به أهل الكتاب وما وجد مكتوبًا عند أهل الكتاب من أخبار الانبياء المتقدمين بنبوته ورسالته وأمر الناس باتباعه - أمور خارجة عن قدرته ، وعلمه ، وإرادته ، كائنة قبل مولده

وكذلك ما خص الله به الكعبة البيت الحرام من حين بناه إبراهيم وإلى هذا الموقت من تعظيمه وتوقير وانجذاب القلوب إليه ، ومن المعلوم أن الملوك وغيرهم يبنون الحصون والمدائن والقصور بالآلات العظيمة البناء المحكم ، ثم لا يلبث أن ينهدم ويُهان ، والكعبة بيت مبني من حجارة سود بواد غير ذي روع ، ليس عنده ما تشتهيه النفوس من البساتين والمياه وغيرها ، ولا عنده عسكر يحميه من الاعداء ، ولا في طريقه من الشهوات ما تشتهيه الانفس ، بل كثيراً ما يكون في طريقه من الخوف والتعب والعظمة ما الا يعلمه إلا الله ، ومع هذا فقد جعل الله من أفتدة الناس التي تهوي إليه ما لا يعلمه إلا الله ، وقد جعل للبيت من العز والشرف والعظمة ما أذل به رقاب أهل الأرض ، حتى تقصده عظماء الملوك ورؤساء الجبابرة فيكونون هناك في الذل والمسكنة كآحاد الناس . وهذا عا يُعلم بالاضطرار أنه خارج عن قدرة البشر وقوى نفوسهم وأبدانهم ، والذي بناه قد مات من ألوف السنين .

ولهذا كان أمر البيت مما حيّر هؤلاء الفلاسفة والمنجمين والطبائعية لكونه خارجًا

عن قياس عقولهم وقوانين علومهم ، حتى اختلقوا لذلك من الأكاذيب ما يعلمه كل عاقل لبيب ، مثل قول بعضهم : إن تحت الكعبة بيتًا فيه صنم يُبخّر ، ويصرف وجهه إلى الجهات الأربع ليقبل الناس إلى الحج ، وهذا مما يعلم كل من عرف أمر مكة أنه من أبين الكذب ، وأنه ليس تحت الكعبة شيء من هذا ، وأنه لا ينزل أحد من أهل مكة إلى ما تحت الكعبة ولا يحفره أحد ولا يبخر أحد شيئًا هناك ، ولا هناك صنم ولا غير صنم .

وكان ابن سبعين وأمثاله من هؤلاء يحارون من هذا وربما قالوا: ليت شعرنا ما هو الطلسم الذي صنعه إبراهيم الخليل حتى صار الأمر هكذا ؟ وهم يعلمون أن أمور الطلاسم لا تبلغ مثل هذا ، وأنه ليس في الأرض ما يقارب هذا ، وأن الطلاسم أمور معتادة معروفة بأسباب معروفة ، ولهذا يصنع الرجل طلسمًا ويصنع الآخر مثله أو أعظم منه ، وأما هذا فخارج عن قدرة البشر ، وليس في الوجود طلسم يستحوذ على أهل الأرض ولا يتصرف في قلوب أهل الأقاليم الثلاثة ، وهم أفضل الإنس وأكملهم عقولاً وأديانًا ، والطلاسم إنما يقوى تأثيرها إذا ضعف العقل فيؤثر في الجماد أكثر من الحيوان ، ويؤثر في البهائم أكثر من الأناسي ، ويؤثر في الصبيان والمجانين أكثر من العقلاء ، وهكذا تأثير الشياطين كلما ضعفت العقول قوي تأثيرهم. وأما البيت والمقرآن والنبوة فإنما قُويَ تأثيرها في أكمل الناس عقلاً وأتمهم علمًا ومعرفة، والإسلام انتشر في مـشارق الأرض ومغاربها ، كما قال ﷺ : ﴿ زويت لَى الأرض فرأيت مشارقها ومغاربها وسيبلغ ملك أمتي ما زوي لي منها ١٠٠٠ . وانتشر في الأقاليم المتوسطة : الثالث والرابع والخامس ، الذين هم أعدل وأكمل من غيرهم ، فتبين أن تأثير النبوات على خلاف تأثير السحر والطلاسم ، فتلك يقوى تأثيرها عند ضعف العقل ، وهذه يكمل تأثيرها عند قوة العقل ، فتبين أن هذه ليست تأثير مجرد قوى البشر : لا نفوسهم ولا أبدانهم ، ولا قوى الأجسام الطبيعية ، ولا القوى الفلكية الممزوجة بالقوى العنصرية ، بل أمر خارج عن هذا كله .

<sup>(</sup>۱) أخرجـه مسلم في الفتن (٤/ ٢٢١٥) ح(٢٨٩/١٩) ، وأبو داود في الفتن (٤/ ٩٥) ح(٤٧٥٢) ، والتسرمذيّ في الفتن (٤/ ٢٤٤) ح(٢١٧٦) ، وابن ماجه في الفتن (٢/ ١٣٠٤) ح(٣٩٥٢) ، والإمام أحمد في مسئله (٣٢٨/٥) ح(٢٢٤٥٧) .

وإذا قُدُّر أن لبعض هذه في بعض ذلك معونة ، مشل أن يُقال : إن صدل البراهيم في دعائه وكمال تمكينه وعلمه وخلته لله أوجب إجابة الله دعاءه فهذا حق لا ننكره ، فإنا لا ننكر حصول خوارق العادات بإجابة الدعوات ، لكن المنكر أن يُقال : مجرد قوة النفس التي تصرفت في العالم من غير أن يكون الله هو الذي أحدث بذلك الدعاء من الأسباب الإلهية ما فعل بها ذلك المخلوق ، فالدعاء سبب وقد عُلم غير مرة أن السبب لا يستقل بل له مشاركات وموانع ، وليس هو سببًا مقتضيًا للمسبب بنفسه الله ولكن هو سبب لأن يجيب الله الدعاء ، كما أن العمل الصالح سبب لأن يثيب الله عبده في الآخرة وأن الناس يحبونه ويشنون عليه ، ولا يمكن أن يُقال : إن قوة البشر أو عمله الصالح هو الذي أوجب بنفسه محبة الخلق وثناءهم ودعاءهم أو الثواب في الدار الآخرة ، بل هذا سبب لما يفعلونه باختيارهم وقدرته ما يخلقه في نفوس عباده الملائكة والجن والبشر مما يفعلونه باختيارهم وقدرتهم التي يخلقها الله ، فالدعاء سبب الإثابة ، والعمل سبب الإثابة .

قال الله تعالى : ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عَبَادِي عَنِي فَإِنِي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلْيَسْتَجِيبُوا لِي وَلْيُؤْمِنُوا بِي لَعَلَّهُم يَرْشُدُونَ ﴾ [ البقرة : ١٨٦] ، فأمرهم أن يستجيبوا له وأن يؤمنوا به أنه يجيب دعاءهم واستجابتهم له وطاعتهم لأمره ، وذلك سبب الإجابة .

وأيضًا ، فما حصل بعد موت النبي على مثل حفظ الله للكتباب الذي جاء به وإبقائمه مئين من السنين ، مع كثرة الأمة وتفرقها في مشارق الأرض ومغاربها ، والكتاب بعد هذا محفوظ ، وكذلك الشريعة محفوظة ، فهذا أمر خارق خارج عن مقدوره ، ولم تبق شريعة مثل هذه المدة الطويلة إلا شريعة موسى ، وإلا فالملوك والفلاسفة لهم نواميس وضعوها لا تبقى إلا مدة يسيرة ، وأما البقاء مثل هذه المده مع كون الكتاب محفوظًا ليس هذا إلا للأنبياء .

وأيضًا فما جعله الله في القلوب قرنًا بعد قرن من المحبة والتعظيم والعلم بعظيم منزلته وعلو درجته من غير مكره يكره القلوب على العلم والمعرفة ، ومع كمال عقول الناظرين في ذلك ، فإن كل من يعرف أحوال الأمم يعلم أن أمة محمد أكمل الأمم عقلاً وعلمًا وخلقًا ودينًا ، ويعلم أن من كان أعظم علمًا وعقلاً كان أعلم

بعظمة قدر الرسول ، فهذا العلم والتعظيم والمحبة القائمة في قلوب الخلق من أعظم الأمور الخارقة للمادة ، وهي أمور خارجة عن قوى البشر .

وكذلك ما في القلوب الإبراهيم وموسى وعيسى ونوح وغيرهم ، كما قال تعالى : ﴿ فَلَمَّا اعْتَرَلَهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ وَهَبْنَا لَهُ إِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَكُلاَّ جَعَلْنَا نَبِيًا وَوَوَهَبْنَا لَهُم مِّن رَّحْمَتنا وَجَعَلْنَا لَهُمْ لِسَانَ صَدْقِ عَلَيًا ﴾ [مريم: ٤٩ - ٥٠] ، وقال تعالى لموسى : ﴿ وَٱلْقَيْتُ عَلَيْكَ مُحَبَّةُ مَنّي وَلْتُصْنَعَ عُلَيْ عَيْنِي ﴾ [طه : ٣٩] ، وقال : ﴿ وَاللّهُ اللّهُ مَلُوا الصّالحَات سَيَجْعَلُ لَهُمُ الرَّحْمَنُ وُدًّا ﴾ [مريم : ٩٦] ، وقال : ﴿ وَتَرَكْنَا عَلَيْهِ فِي الآخِرِينَ ﴿ إِنّ اللّهُ عَلَىٰ إِبْرَاهِيمَ ﴾ [الصافات : ٢٨ - ٧٩] ، وقال : ﴿ وَتَرَكْنَا عَلَيْهُ فِي الآخِرِينَ ﴿ إِنّ اللّهُ عَلَىٰ إِبْرَاهِيمَ ﴾ [الصافات : ٢٨ - ١٠٩] ، وقال : ﴿ وَتَرَكْنَا عَلَيْهُ فِي الآخِرِينَ ﴿ وَاللّهُ عَلَىٰ إِبْرَاهِيمَ ﴾ [الصافات : ٢٠٨ - ١٩٩] ، وقال : ﴿ وَتَرَكْنَا عَلَيْهُ فِي الآخِرِينَ ﴿ وَاللّهُ عَلَىٰ مُوسَىٰ وَهَارُونَ ﴾ [الصافات : ٢٩ - ٢١] ، وقال : ﴿ وَتَرَكْنَا عَلَيْهُ فِي الآخِرِينَ ﴿ وَاللّهُ عَلَىٰ إِلّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ إِلّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ إِلّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ إِلّهُ السّافَات : ٢٩ - ٢١] ، وقال : ﴿ وَتَرَكْنَا عَلَيْهُ فِي الآخِرِينَ ﴿ وَاللّهُ عَلَىٰ إِلّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ إِلّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ إِلّهُ عَلَىٰ إِلّهُ وَلَا اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ إِلّهُ السّهَ عَلَىٰ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ عَلَىٰ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

ونحو ذلك ، فهذا الثناء والمحبة والدعاء والتعظيم الذي للأنبياء وأتباعهم خارج عن قوى أنفس الأنبياء ، وكذلك اللعن والبغض الذي جعل الله للكفار وأتباعهم في قلوب المؤمنين خارج عن قوى أنفس الأنبياء ، فإن هذا كله بعد موتهم ونظائر هذا كثيرة .

الوجه العاشر: أن يُقال: إن الناس تنازعوا في النبوة: هل هي مجرد صفة قائمة بنفس النبي ، كما يقوله من يقوله من أهل الكلام والفلسفة ، أو مجرد تعلق خطاب الله بالنبي ، كما يقوله من يقوله من أهل الكلام ، الأشعرية ونحوهم ، أو هي مجموع الأمرين كما يقوله الجمهور على ثلاثة أقوال ، كما اختلفوا على هذه الأقوال الثلاثة في الأحكام الشرعية .

وحينئذ فالقائل إن قال: إن النبيّ خُصّ بقوى في نفسه يمتاز بها عن غيره في علمه وعمله ، فهذا مما يقرُّ به الجمهور ، ولا ريب في تفضيل الله للأنبياء بفضائل في انفسهم ، وأن من خصّه الله بالفضائل فقد أراد به خيراً ، كما قالت خديجة للنبي ﷺ لما جاءه الوحي وخاف على نفسه : «كلا والله لا يُخزيك الله أبدًا ، إنك

لتصل الرحم ، وتصدق الحديث ، وتحمل الكلّ وتكسب المعدوم وتقري الضيف وتعين على نواتب الحق الله فيه هذه المحاسن والمكارم التي جعلها من أعظم أسباب السعادة ، لم تكن من سنة الله وحكمته وعدله أن يخزيه بل يكرمه ويعظمه ، فإنه قد عرف من سنة الله في عباده وإكرامه لأهل الخير وإهانته لأهل الشر ما فيه عبرة لأولي الأبصار ، فإن الناس قل عرفوا بالآثار الموجودة المعاينة في الأرض ، والأخبار المتواترة عاقبة نوح وإبراهيم وموسى وعيسى وأتباعهم ، وعاقبة من كنّب هؤلاء ، وعلموا إكرام الله لهؤلاء ونصره لهم ، وعقوبته لهؤلاء وإهانته لهم ، وعلموا أيضًا عاقبة أهل العدل والإحسان من الولاة والرعايا ، وعاقبة أهل الظلم والشر من هؤلاء وهؤلاء .

وهذا باب واسع ، ولهذا دعا الله الخلق إلى الاعتبار بالعقل المستند إلى الحس وبيّن أن ذلك موافق لما جاءت به الرسل من السمع ، قال : ﴿مُثْرِيهِمْ آيَاتِنَا فِي الآفَاقِ وَفِي أَنفُسِهِمْ حَتَّىٰ يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقُّ أَوَ لَمْ يَكْفِ بِرَبِّكَ أَنَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ﴾

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاريّ في بله الوحي (١/ ٣٠ -٣١) ح(٣) ، ومسلم في الإيمان (١/ ١٣٩ – ١٤٢) ح(٢٥٢ / ١٦٠).

[فصلت: ٥٣] ، فأخبر أنه سيرى الخلق من الآيات الأفقية والنفسية ما يبين أن القرآن الحق ، فيتطابق السمع المنقول وما عرف بالحس المعقول ، وقال تعالى : ﴿ أَفَلَمْ يَسيرُوا فِي الأَرْضِ فَتَكُونَ لَهُمْ قُلُوبٌ يَعْقُلُونَ بِهَا أَوْ آذَانٌ يَسْمَعُونَ بِهَا فَإِنَّهَا لا تَعْمَى الأَبْصَارُ وَلَكِن تَعْمَى الْقُلُوبُ الّتي فِي الصُدُورِ ﴾ [الحج : ٤٦] ، وقال تعالى : ﴿ وَكُمْ أَهْلَكُنَا قَبْلَهُم مِّن تَعْمَى الْقُلُوبُ الّتي فِي الصُدُورِ ﴾ [الحج : ٤٦] ، وقال تعالى : ﴿ وَكُمْ أَهْلَكُنَا قَبْلَهُم مِّن قَرْن هُمْ أَشَدُ منهُم بَطْشًا فَنَقَبُوا فِي الْبِلادِ هَلْ مِن مَّحيص ﴿ آ ﴾ إنَّ فِي ذَلِكَ لَذَكْرَى لَمَن كَانَ لَهُ مَا أَن لَهُ قَلْوبٌ لا يَفْقَهُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَعْيَن لا يُبْصِرُونَ ﴿ وَلَقَدْ ذَرَأَنَا لَجَهَنَّمُ كَثِيرًا مِن الْجِنِ وَالْإِنسِ لَهُمْ قُلُوبٌ لا يَفْقَهُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَعْيُن لا يُبْصِرُونَ فِهَا وَلَهُمْ أَعْيُن لا يُبْصِرُونَ فِهَا وَلَهُمْ أَعْيُن لا يُبْصِرُونَ فِهَا وَلَهُمْ أَعْيُن لا يُبْصِرُونَ فَهَا وَلَهُمْ أَعْيُن لا يُبْصِرُونَ بِهَا وَلَهُمْ آذَانَ لا يَعْقَلُونَ ﴾ [الأعراف كَالأَنعَام بَلْ هُمْ أَضَلُ أُولَئِكَ هُمُ الْغَافِلُونَ ﴾ [الأعراف : ١٠] ، ومثل هذا كثير .

والمقصود هنا أن الأنبياء خصّهم الله بفضائل ومحاسن ومكارم أخلاق يميزهم بها عن غيرهم ، فمن قال : إن الله خصّ النبيّ بقوى في نفسه ، وأراد بذلك إثبات خصائص وفيضائل له فهذا حق ، وإن قال إن هذه الخصائص تكون أسبابًا لخوارق عادات يكرمهم الله بها وتكون معجزات وكرامات ، أو قال : نفس هذه الخصائص والفضائل مما خُرقت له فيها العادة ، فهذا مما لا يُنكر .

### وجوه يجب مالحظتما في أمر النبوة :

ولكن يبقى الكلام في أمور :

أحدها: أنه لا يظن أن جميع خوارق العادات هذا سببها ، فإن هذا باطل قطعًا، فلا يُنكر أن يكون الله خص الأنبياء بفضائل خرق لهم بها العادة ، ولا ننكر أن تكون تلك الفضائل سببًا لخرق عادات أخرى ، لكن دعوى المدّعي أن تلك القوى التي فُضّلوا بها على غيرهم هي الموجبة لما جاءوا به من أنواع الآيات والإخبارات الإلهيات وأنواع المعجزات الخارقة للعادات الحاصلة في العالم في السموات والأرض والهواء والسحاب والحيوان والأشجار والجبال ، وغير ذلك هو الباطل ، لأن من هذه الأمور ما لا يمكن أن تكون قوى النفس سببًا له ، إما لعجزها عن ذلك ، أو لعدم قبول ذلك المحل لتأثير النفوس ، كما أن النفوس لا تكون موجبة لوقوف الشمس

وانشقاق القمر واهتزاز العرش وانتثار الكواكب وانقلاب الخشب حية عظيمة وخروج الناقة العظيمة من تراب وإحياء الموتى والحيـوان وإحياء الطيـور الأربعة بعد تمزيقـها وإنزال المائدة وغير ذلك مما نُبّه عليه .

الوجه الثاني: أنه لا يظن أن هذا هو مجرد النبوة ، وأن من حصلت له هذه الخصال التي ذكروها فقد صار نبيًا ، فإن كثيرًا من آحاد المؤمنين تحصل له هذه الثلاث وما هو أكمل منها: تحصل له قوة علمية في نفسه وقوة عملية في نفسه يكون بها مؤثرًا ، ويحصل له إحساس باطن فييرى ويسمع في باطنه وهو من آحاد المؤمنين ، فمن جعل هذا حد النبيّ ومنتهاه كان مبطلاً جاحدًا لحقيقة ما خصّ الله به أنبياءه .

والمقصود أن ما أثبتوه من الفضائل الثابتة للأنبياء لا تُنكر إذا كانت حقًا ، لكن اقتصارهم على هذا الحد باطل ، وجعلم أن هذا هو السبب لخوارقهم باطل .

الوجه الثالث: أن تعرف أن النبوة لا تنال باكتساب الإنسان واستعداده كما تنال بذلك العلوم المكتسبة والدين المكتسب، فإن هؤلاء القوم ما قدروا الله حق قدره، ولا قدروا الأنبياء قدرهم لما ظنوا أن الإنسان إذا كان فيه استعداد لكمال تزكية نفسه وإصلاحها فاض عليه بسبب ذلك المعارف من العقل الفعّال كما يفيض الشعاع على المرآة المصقولة إذا جُليّت وحُوذي بها الشمس، وأن حصول النبوة ليس هو أمرًا يحدثه الله بمشيئته وقدرته، وإنما حصول هذا الفيض على هذا المستعد كحصول الشعاع على هذا الجسم الصقيل، صار كثير منهم يطلب النبوة كما يُحكى عن طائفة من قدماء اليونان، وكما يعرض ذلك لطائفة من الناس في أيام الإسلام.

ولهذا عَظُمَ نكير الناس على صاحب «كيمياء السعادة » وصاحب « المضنون به على غير أهله » ، و « مشكاة الأنوار » لما كان في كلامه ما هو من جنس كلام هؤلاء الملاحدة ، وقد عبر عنه بالعبارات الإسلامية والإشارات الصوفية ، وبسبب ذلك اغتر صاحب « خلع النعلين » وابن سبعين وابن عربي وأمثالهم ممن بنى على هذا الأصل الفاسد ، بل لا بد في النبوة من إيحاء إلهي يختص الله به من يخصه بذلك من عباده بمشيئته وقدرته ، وهو سبحانه عالم بذلك النبي وبما يوحيه إليه من الوحي ، وبقدرته خصة بما خصة به من كراماته ، فهؤلاء الملاحدة يدّعون أن خطابه لموسى بن عمران

ليس هو إلا ما حصل في نفس موسى من الإلهام والإيحاء . والواحد من أهل الرياضة والصفاء قد يُخاطب كما خوطب موسى بن عمران ، وأعظم من ذلك ، وأنه قد يسمع نفس الخطاب الذي سمعه موسى ، كما زعم ذلك صاحب « الإحياء » في بعض المواضع ، وإن قيل : إنه رجع عن ذلك .

ومن هؤلاء من يقول: إن الخيطاب الذي يحصل لهم أفضل مما حصل لموسي وغيره، وهذا مذهب ابن عربي صاحب ( الفتوحات المكية )، وأمثاله ممن يدّعي أن ما حصل لموسى ومحمد إنما كان بواسطة الخيال النفساني الذي هو عنده جبريل (۱)، وأن ما يحصل لابن عربي هو فوق ذلك ، فيانه يأخذ من المعدن العقلي المحض الذي يأخذ منه الملك ، الذي هو عندهم خيال في نفس النبي ، ومرتبة العقل فوق مرتبة الخيال ، فلما اعتقدوا أن الملائكة التي تخاطب الأنبياء إنما هي خيالات تقوم بنفس الأنبياء زعموا أنهم إذا أخذوا عن العقل المحض كانوا قد أخذوا من المعدن الذي تأخل منه الملائكة الذين أخذ عنهم الأنبياء ، فكانوا أفضل من الأنبياء عند أنفسهم وعند أتباعهم .

فهذا ونحوه بما يُعلم بالاضطرار من دين الرسل أنه كفر وباطلٌ من دينهم ، فمن فهم القرآن وفهم كلام هؤلاء لزمه أحد أمرين : إما تكذيب القرآن ، وإما تكذيب هؤلاء ، وإلا فقرلهم وما جاء به الرسول متناقض تناقضًا يعلمه كل من فهم كلامهم وكلام الأنبياء ، ولا يُتصور أن يقول هذا ، ويوافق هذا إلا أحد رجلين : إما جاهل لا يعلم حقيقة ما جاءت به الرسل وحقيقة قول هؤلاء ، بل هو عنده تعظيم مجمل للانبياء ، وهؤلاء ، كالذين كانوا يعظمون محمداً ومسيلمة ويقولون : نشهد أن محمداً ومسيلمة رسولا الله ، وهذا الضرب كثير فيمن لم يعرف حقيقة النبي الصادق والمتنبى الكذاب .

ويوجد كسثير من هؤلاء في المنتسبين إلى الفقه والحديث ، والتسصوف والزهد والعبادة ، والملك والإمارة والوزارة ، والكتابة والقضاء والفُتيا والتدريس ، وفيمن له دعوات مسجابة وفسيه صلاح وزهد وعبادة ، وذلك لنقص معرفتهم بكمال النبوة

<sup>(</sup>۱) انظر فصوص الحكم (۹۹/۱) .

١٥٠ ــــــقاعدة في تحقيق الرسالة وإيطال قول أهل الزيغ والضلالة المسمى «بالصفدية»

والرسالة ، وحقيقة أقوال من يناقضها من بعض الوجوه دون بعض .

وقد قال الله تعالى : ﴿ إِنَا أَيْهَا الَّذِينَ آمَنُوا مَن يَرْتَدُّ مِنكُمْ عَن دينِهِ فَسَوْفَ يَأْتِي اللّهُ بِقَوْمُ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ أَذِلَةً عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعِزَّةً عَلَى الْكَافِرِينَ يُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللّهِ وَلا يَخَافُونَ لَوْمَةَ لائِمْ ذَلِكَ فَضْلُ اللّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَاءُ وَاللّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴾ [المائدة : ٥٤] .

فلابد عند حدوث المرتدين من وجود المحبين المحبوبين ، كما قمام أبو بكر الصديق - رضي اللمه عنه - وإخوانه يقاتلون المرتدين عقيب وفاة خاتم المرسلين ، وما حدث من الفتنة في الدين .

وإما منافق زنديق يعرف مناقضة هذا لهذا لكنه يظهر الموافقة والائستلاف ، لاعتقاده أن النبوة من جنس حال هؤلاء ، ويلبس ما يقوله على من لم يعرف حقائق الأمور ، ومن هؤلاء من لا يكون قصده الزندقة والنفاق ، لكن لا يكون عارفًا بحال الرسول وقدر ما جاء به ، ولكنه يعظمه تعظيمًا مجملاً ، ويرى هؤلاء قد تكلموا في النبوة وحقيقتها بكلامهم ، وهو عاجز عن معرفة حقيقة الأمر فيعتقد هذا في النبوة ، وهؤلاء يكثرون في أماكن الفترات التي تضعف فيها آثار النبوة إذا لم يكن هناك من يقوم بحقائقها .

وهؤلاء يكونون في الدول الجاهلية كدولة بني عبيد ودولة التتار ونحوهم ، ومن هؤلاء من يغفر الله له ، فإنه إذا اجتهد وسعه في الإيمان بالرسول ولم يبق له قدرة على أكثر مما حصل له من الإيمان به لم يكلف الله نفساً إلا وسعها ، وإن كان قوله بعد قيام الحجة عليه كفراً ، كالذي قال لأهله : إذا أنا مت فاسحقوني ثم اذروني في اليم ، فوالله لئن قدر الله علي ليعذبني عذاباً لا يعذبه أحداً من العالمين ، والحديث في الصحيحين من غير وجه (۱) ، فإن هذا جَهل قدرة الله على إعادته ورجا أنه لا يعيده بجهل ما أخبر به من الإعادة ، ومع هذا لما كان مؤمناً بالله وأمره ونهيه ووعده ووعيده خانفاً من عذابه ، وكان جهله بذلك جهلاً لم تقم عليه الحجة التي توجب كفر مثله غفر الله له ، ومثل هذا كثير في المسلمين ، والنبي كيا كان يخبر

<sup>(</sup>۱) أخرجه البسخاريّ في الاثبياء (٦/ ٧٠٠) ح(٣٤٥٣) ، ومسلم في التوبة (١١٠٩/٤ - ٢١١٠) ح(٢٤١/ ٢٧٥٦) ، والإمام مالك في الجنائز (١/ ٢٤٠) برقم (٥١) ، والإمام أحمد في مسنده (١١/٢) ح(١١١٠) :

والمقصود هنا أن نبين أن ما أثبت هؤلاء في فضائل الأنبسياء الثابتة فسهو حق ، ولكن جهلهم وكفرهم فيما أنكروه وكذّبوا به وما قالوه من الباطل من هذه الوجوه الثلاثة وغيرها ، فالوجهان الأولان الباطلان أبطلوا بهما كون الله هو الخالق بقدرته ومشيئته لمخلوقاته ، وأبطلوا مــا خلقه من الملائكة والجن وغير ذلك مما لا يعرفونه ، وأبطلوا ما امتازت به الأنبياء على غيـرهم ، وجعلوا الأنبياء من جنس العارفين المعرفة المشتركة بين المسلمين واليهود والنصاري والمجوس والصابئين ، فلهذا صارت النبوة عندهم مكتسبة ، وصار كثير منهم يطلب أن يصير نبيًّا ، من متقدميهم ومتأخريهم ، وصار منهم من يظن أنه نبيّ ، وأنه يضع نامـوسًا ينسخ به شرائع الاتبياء، كــما جرى لأئمة الإسماعيلية الباطنية ونحوهم ، والذي يقرُّون به من النبوة يحصل وما هو أعلى منه لآحاد الناس الذين فيهم فضيلة علمية وعملية ، لكن أهل العلم والإيمان بالرسل يعلمون أن نسبتهم إلى الأنبياء من جنس نسبة أهل الرؤيا الصادقة إلى الأنبياء ، فإن الرؤيا الصادقة جزء من ستة وأربعين جزءًا من النبوة ، كما ثبت ذلك في الصحاح عن النبي عَيْنِيْ (١) ، وكما في السنن عنه أنه قال : ( الهدي الصالح والسمت الصالح والاقتصاد جزء من خسسة وعشرين جزءا من النبوة ١٥٠٠ ، وقسد ثبت عنه في الصحيحين أنه قال : « الإيمان بضع وسبعون أو بضع وستون شعبة ، أعلاها قول : لا إله إلا الله ، وأدناها : إماطة الأذى عن الطريق ، والحياء شعبة من الإيمان  $^{(n)}$  .

فلا ريب أن الشيء يكون جزءً من النبوة أو الإيمان ، ويكون من أصغر الشعب والأجزاء - كإماطة الأذى - في الإيمان ، أو - كالرؤيا - في النبوة، ولهذا قال ﷺ: ( إنه لم يبق بعدي من النبوة إلا المبشرات ، وهي الرؤيا الصالحة يراها الرجل الصالحة

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاريّ في التعبير (١٢/ ٣٨٩) ح(٦٩٨٧) ، ومسلم في الرؤيا (٤/ ١٧٧٤) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في الأدب (٢٤٨/٤) ح(٢٧٧٦) ، والإمام أحمد في مسنده (٣٨٦/١) ح(٣٧٠) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في الإيمان (١/ ٦٣) ح(٥٥/٥٨) ، وأبو داود في السنة (٢١٨/٤) ح(٤٦٧٦) ، والنسائيّ في الإيمان (٩٧١٨) ، باب : ذكر شعب الإيمان وابن ماجه في المقسدمة (٢/ ٢٢) ح(٥٧) ، والإمام أحمد في مسنده (٢٧/١) ح(٥٤٧) ، وعن أبي هريرة مرفوعًا بلفظ : ٩ الإيمان بضع وستون شعبة والحياء شعبة من الإيمان ، وأخرجه البخاريّ في الإيمان (١٧/١) ح(٩) ، ومسلم في الإيمان (١٣/١) ح(٥/٥٧) .

وإذا كان بعض أجزاء النبوة يحصل لآحاد المؤمنين وليس هو نبيًا تبين أن ما يذكره هؤلاء من الحق هو جزء من أجزاء النبوة ، وما يذكرونه من الباطل هو مردود عليهم ، وقد تبين أن معجزات الأنبياء خارجة عن القوى النفسانية والطبيعية في العالم العلوي والسفلي ، وتبين أن الله مبحانه خالق كل شيء بمشيئته وقدرته ، وأنه يخلق ما يشاء بالأسباب التي يحدثها وللحكمة التي يريدها .

### نماية الجواب على سؤال السائل

وهذا قدر ما احتملته هذه الأوراق في جواب هذه المسألة ، فإنها مسألة عظيمة تبنى عليها أصول العلم والإيمان، أجبنا فيها بحسب ما احتمله الحال، وفيها من البسط والقواعد الشريفة ما يعرفه من عرف كلام الناس في هذا الباب ، وإن كان ما يجب لله ورسوله من الحق أعظم من هذا الحطاب ، فإن تمام البسط في الرد على هؤلاء لا يناسب هذا الموضع ، ولكل مسقام مسقال ، ولكن نبهنا على المآخذ التي تُعرف منها حقيقة قولهم وفساده ، فإن هؤلاء أفسدوا على الناس عقولهم وأديانهم ، وهم يكثرون ويظهرون في ما يناسبهم من الدول الجاهلية ، كدولة القرامطة الباطنية العبيدية ودولة التر ونحوهم من أهل الجهل والضلال ، وفي دول أهل الردة والنفاق .

<sup>(</sup>۱) عن أبي هريرة مرفوعاً بلفظ: « لم يبق إلا المبشرات ، قالوا : وما المبشرات ؟ قال : الرؤيا الصادقة » أخرجه البخاريّ في التعبير (۱/ ۲۹۱) ح(۱۹۹۰) ، وعن أبي هريرة مرفوعاً بلفظ : « ورؤيا المسلم جنزء من خمس وأربعين جزءً من النبوة ، والرؤيا شلائة ، فالرؤيا الصالحة بشرى من الله ، أخسرجه مسلم في الرؤيا (۱۷۷۳) حر/۲/ ۲۲۳) ، والترمذيّ في الرؤيا (۱۳۲۶) ح(۲۲۷۰) ، وعن أبي هريسرة مرفوعاً بلفظ : « الرؤيا ثلاث : فالرؤيا الحسنة بشرى من الله » أخرجه أبو داود في الانب (۲/ ۳۰۱) ح(۲۱۹۰) ، والإمام أحمد في مسئده (۲/ ۳۱۶) ح(۲۱۲۰) ، والدارميّ في الرؤيا (۲/ ۱۲۸) ح(۲۱۲۳) .

وذلك أن هؤلاء أعظم جهلاً وضلالاً من اليهبود والنصارى والمجوس ومشركي العرب والهند والترك وكثير من الصابئين ، فإن أكثر المشركين يقرون بأن العالم محدَث وأن الله يفعل بمشيئته وقدرته ، وكذلك الصابئة الحنفاء على هذا القول ، وهو قول أساطين الفلاسفة القدماء الذين كانوا قبل أرسطا طاليس، وإنما ظهر القول بقدم العالم من الفلاسفة المشهورين من جهة أرسطو وأتباعه ، وهو المعلم الأول الذي وضع التعاليم التي يقرونها من المنطق والطبيعيّ والإلهيّ ، وظهر القول بقدم العالم من الفلاسفة من هذه الجهة .

وهذا الرجل وأتباعــه إنما عامة كلامهم في الــطبيعيات ، فــهي علم القوم الذي شغلوا به زمانهم . وأما الإلهيات فكلام الرجل فيها وأتباعه قليل جدًا إلى غاية .

#### مقالات الغلاسغة المنتسبين إلى الإسلام :

ولكن ابن سينا وأمثاله خلطوا كلامهم في الإلهيات بكلام كثير من متكلمي أهل الملل ، فصار للقوم كلام في الإلهيات ، وصار ابن سينا وابن رشد الحفيد وأمثالهما يقربون أصول هؤلاء إلى طريقة الأنبياء ، ويظهرون أن أصولهم لا تخالف الشرائع النبوية ، وهم في الباطن يقولون : إن ما أخبرت به الرسل عن الله وعن اليوم الآخر لا حقيقة له في نفس الأمر ، وإنما هو تخييل وتمثيل وأمثال مضروبة لتفهيم العامة ما ينتفعون به في ذلك بزعمهم وإن كان مخالفًا للحق في نفس الأمر ، وقد يجعلون خاصة النبوة هي التخييل ، ويزعمون أن العقل دل على صحة أصولهم .

وأكثر الناس لا يجمعون بين معرفة حقيقة ما جاءت به الرسل وحقيقة قول هؤلاء ، ولا يعقلون لوازم قولهم التي بها يتبين فساد قولهم بالعقل الصريح ، ثم إن كثيراً من الناس أخف مذاهبهم فغيّر عباراتها ، وربما عبّر عنها بعبارات إسلامية حتى يظن المستمع أن قول هؤلاء هو الحقيقة التي بُعثت بها الرسل ودلت عليها العقول ، كما فعل أصحاب « رسائل إخوان الصفا » وأصحاب دعوة القرامطة الباطنية حيث عبروا بالسابق والتالي عن العقل والنفس، ويحتجون على ذلك بالحديث الذي يروونه عن النبي عن العقل : « أول ما خلق الله العقل » ، ثم إن هذه الأمور راجت على كثير من أهل التصوف والكلام والتأله والنظر كصاحب « جواهر القرآن » ، و«مشكاة

١٥٤ ـــــقاعدة في تحقيق الرسالة وإبطال قول أهل الزيغ والضلالة المسمى « بالصفدية »

الأنوار، ، والكتب « المضنون بها على غيـر أهلها » ، ومن سلك هذا المسلـك مثل أصـحاب البطاقـة ، وابن أجلى ، والشـوذيّ ، وصـاحب « خلع النعلين » ، وابن عربيّ الطائيّ ، وابن سبعين ، وغيرهم .

وكشير من الناس تجده تارة مع أهل الكلام وتارة مع أهل الفلسفة ، كالرازي والآمديّ وغيرهما .

## بطلأن استشفادهم بحديث « اول ما خلق الله العقل » الهوضوع من وجوه:

وقد بسطنا الكلام على هذا الحديث : « أول ما خلق الله العقل » (١) ، وما يتعلق به ، وتكلمت على ما ذكره ابن سينا في « شفائه » في واجب الوجود ، وما ذكره ابن سبعين وابن عربي وغيرهم في غير هذا الموضع .

وهذا الحديث موضوع وكذب عند أهل العلم بالحديث ، كما ذكر أبو حاتم البستي وأبو الفرج ابن الجوزي وغيرهما ، ومع هذا فلفظه : « أول ما خلق الله المعقل ، قال له : أقبل ، فأقبل ، فقال له : أدبر فأدبر ، فقال : وعزتي وجلالي ما خلقت خلقًا أكرم علي منك ، فبك آخذ وبك أعطي وبك الشواب وبك العقاب » . فهذا الحديث الذي يحتجون به من جهة الشريعة يدل على نقيض مقصودهم من وجوه كثيرة :

منها: أن قوله: « أول ما خلق الله العقل قال له ) يقتضي أنه خاطبه في أول أوقات خلقه ، لا أنه أول المخلوقات ، كما تقول: أول ما لقيت زيداً سلمت عليه ، وتقدير الكلام: أول خلق الله قال له ، فأول مضاف إلى المصدر ، والمصدر يُجعل ظرف زمان ، كما تقول : كان هذا خفوق النجم وخلافة عبد الملك ، ومنه قوله تعالى : ﴿وَإِدْبَارَ النَّجُومِ ﴾ [الطور : ٤٩] ، مصدر أدبر يدبر إدباراً .

<sup>(</sup>۱) أخرجه داود بسن المحبّر في كتاب العمقل له ، وهو كذاب قاله العجلوني ، وعزاه العواقي للطبراني في الكبير والأوسط ، ولابي نعيم بإسنادين ضعيفين ، وقال السخاوي والسيوطي : رواه ابن أحمد في زوائد الزهد عن الحسن يرفعه ، وهو مرسل جيد الإسناد . اه . قال السخاوي نقلاً عن ابن تيمية وغيره : أنه كذب موضوع باتفاق ، قال العجلوني : ولا يلزم في رواية ابن المحبر أن يكون موضوعا ، لا سيما وقد رواه الاثمة بغير إسناد ابن المحبر ، فليس الحديث بموضوع ، انظر المقاصد الحسنة للسخاوي (١/٤٣١) برقم (٢٣٣) ، كشف الحفاء للعجلوني (١/٤٧٠) برقم (٢٧٣) .

ومنها : أن هذا يقتضي أنه خَلَق قبل العقل غيره لقوله : « ما خلقت أكرم علي منك » ، وعندهم هو أول المبدعات .

ومنها أن هذا يقتضي أن العقل مخلوق ، وحقيقة الخلق منتفية عندهم عن العقل الأول ، بل عن العالم ، وإنما هو عندهم معلول ومبدع ، لكنهم يحرفون الكلم عن مواضعه ، فيقولون : العالم محدث ومخلوق ، ويعنون بقولهم : محدث أنه معلول ممكن بنفسه واجب بغيره ، وأن وجوده من غيره لا من نفسه ، وكذلك يعنون بقولهم : مخلوق .

لكن من المعلوم بالاضطرار أن أهل اللغة لا يريدون بقولهم : هو محدث ومخلوق ، هذا المعنى المتضمن أنه قديم أزلي لم يزل ولا يزال ، بل الحدوث عندهم يناقض القدم ، وكذلك الخلق ، ولا تحتمل اللغة بوجه من الوجوه أن القديم الذي لم يزل ولا يزال يُقال له محدث ومخلوق ، والمخلوق عندهم أبلغ من المحدث والحادث ، فكل مخلوق فهو محدث وحادث باتفاق أهل اللغة وأهل الكلام ، وأما أن كل حادث ومحدث فهو مخلوق فهذا عما تنازع فيه أهل الكلام والنظر واللغة ، لا يوجب أن كل ما كان حادثًا يسمى مخلوقًا ؛ لأن المخلوق هو الذي خلقه غيره ، والحلق يجمع معنى الإبداع ومعنى التقدير ، وأما لفظ «حادث » فلا يقتضي أنه مفعول ، ولو قيل : محدث فمعنى الخلق أخص من معنى الحدوث .

ومنها: أنه قال في هذا الحديث: « فبك آخذ، وبك أعطي، وبك الثواب، وبك العقاب، وبك النواب، وبك العقاب، مناخبر أنه يفعل به هذه الأمور الأربعة، وهذا ينطبق على عقل الإنسان الذي هو عرض فيه، وأما العقل الذي يدّعونه فهو عندهم أبدع السموات والأرض وما بينهما، فهو عندهم رب جميع العالم، فأين هذا من شيء يفعل الله به أمورا أربعة ؟ والكلام على هؤلاء مبسوط في غير هذا الموضع.

والمقصود هنا أن قول هؤلاء هو من أفسد أقوال أهل الأرض، وأن قول جمهور الصابئين والمشركين والمجوس خير من قولهم ، فضلاً عن اليهود والنصارى .

# اعتراف أكثر الأمم بوجود الملائكة والجن:

يبين ذلك أن هؤلاء الأمم عامـتهم يعتـرفون بوجود الأرواح الموجـودة المنفصلة

عن الآدميين من الملائكة والجن ، فالمشركون من العرب والهند والترك والنبط وغيرهم من الأمم ، وأهل السحر منهم والكهانة وغيرهم ، معترفون بوجود الجن وبأنهم يخاطبونهم ويدعونهم ويقسمون عليهم ، وعند أهل دعوة الكواكب الذين يدعون الشمس والقمر والنجوم ويعبدونها ويسجدون لها، كما كان النمرود بن كنعان وقومه يفعلون ذلك، وكما يفعل ذلك المشركون من الهند والترك والعرب والفرس وغيرهم.

وقد ذكر أبو عبد الله محمد بن الخطيب الرازي في كتابه الذي صنفه في هذا الفن قطعة كبيرة من أحوال هؤلاء ، وقد تواترت الأخبار بذلك عن هؤلاء ، وأنه يحصل لأحدهم أشخاص منفصلة عنه تقضي كثيراً من حواتجه ، ويسمونها روحانية الكوكب، فهؤلاء المشركون والصابئون من أنواع الأمم -الفلاسفة وغيرهم- معترفون بوجود الجن المنفصلين وتأثيرهم في العالم وإخبارهم بالأمور وغير ذلك من أحوالهم.

فتبين أن هؤلاء المتفلسفة الذين يقولون: إن أسباب الغرائب منحصرة في القوى الفلكية والطبيعية والنفسانية الآدمية أجهل وأضل من المشركين والصابئين .

وعا يوضح الأمر في ذلك أن هؤلاء حقيقة قولهم تعطيل الصانع ، فإن هؤلاء نوعان : طبائعبون وإلهيون ، فأما الطبيعيون فلا يقرون بوجبود موجود وراء الفلك وما يحويه ، وحقيقة قولهم : إن العالم واجب الوجود بنفسه ، ليس له مبدع ولا فاعل ، وهذا هو التعطيل الذي كان يعتقده فرعون ، حيث أنكر رب العالمين وقال لموسى على سبيل الإنكار : وصا رب العالمين ؟ فاستفهمه استفهام إنكار لا استفهام استعلام ، كما يظنه من يزعم أنه سأل موسي عن الماهية ، والمستول عنه ليس له ماهية ، فعدل موسى عن ذكر الماهية ، فإن هذا قول باطل ، وإنما كان استفهام فرعون استفهام إنكار وجحود ، ولهذا أجابه موسى بما يقيم الحجة عليه ، ويبين أن الرب معروف معلوم لا سبيل إلى إنكاره وجحده ، وكان فرعون مقراً به في الباطن وإن جحده في الظاهر ، كما قال تعالى : ﴿وَجَعَدُوا بِهَا وَاسْتَيْقَنَتُهَا أَنفُسُهُم ﴾ [النمل : جحده في الظاهر ، كما قال تعالى عن موسى في خطابه لفرعون : ﴿لَقَدْ عَلَمْتَ مَا أَنزَلَ هَوُلاءِ إِلاَ رَبُّ السَمْوَاتِ وَالأَرْضِ بَصَائِرَ وَإِنِي لأَظْنُكَ يَا فَرْعَونُ مَثْبُورًا ﴾ [الإسسراء : ٢٠١] ، وهذا القول الذي أظهره فرعون هو قول المعطلة من الطبيعين .

وأما الإلهية الدهريون الذين يقولون بقدم العالم وصدوره عن علة قديمة ، كابن سينا وأمثاله ، فهؤلاء وإن كانوا مقرين بمبدع هذا العالم فقولهم مستلزم لقول أولئك المعطلة ، وإن كانوا لا يلتزمون قولهم .

وذلك أن الموجودات السعقلية التسي يثبتسها هؤلاء من واجب الوجسود كالعسقول العشسرة هي عند التحقيق لا توجد إلا في الأذهان لا في الأعيان ، والواحسد المجرد الذي يقولون: إنه صدر عنه العالم لا يوجد إلا في الأذهان لا في الأعيان، والوجود المطلق الذي يقولون : إنه الوجود الواجب إنما يوجد في الأذهان لا في الأعيان .

وأيضًا فهم يثبتون أنه لا بد في الوجود من موجود واجب ، وهذا متفق عليه من العقسلاء سواء قالوا بقدم العالم أو بحدوثه ، وسواء جحدوا الخالق أو أقروا ، فإثبات موجود واجب بنفسه لا يتضمن الإقرار بالصانع إن لم يُثبت أنه مغاير للعالم ، وقد بسطنا القول في غير هذا الموضع ، وبينا أن الطريقة التي سلكها ابن سينا وأتباعه في إثبات الصانع وفي إثبات واجب الوجود هي أضعف الطرق وأقلها فائدة ، وإن كان أتباعه كالسهروردي المقتول وكالرازي والآمدي وغيرهم يعظمونها فإن غايتها إثبات موجود واجب ، وهذا لا نزاع فيه ، وإنما الشأن في كون الواجب مغاير لهذا العالم ، وهم بنوا ذلك على طريقة نفي الصفات ، وهي توحيدهم الذي بسطنا الكلام عليه في غير هذا الموضع ، فإنهم ادعوا أن الوجود الواجب لا يكون إلا بسلوب الصفات في غير هذا الموضع ، فإنهم ادعوا أن الوجود الواجب الا يكون إلا بسلوب الصفات هي أنها التكلام من التنبيه على ما في هذا الكلام من التلبيس والفساد .

قالوا: والسعالم حامل الصفات مركب فلا يكسون واجبًا ، وإذا كان إثباتهم لصانع العالم على طريقتهم لا تتم إلا بنفي الصفات ، ونفي الصفات باطل ، كان طريقهم في إثبات الصانع باطلاً ، ولهذا كان الصانع الذي يستبتونه لا حقيقة له إلا في الأذهان لا في الأعيان ، فقولهم يستلزم التعطيل .

#### الرد على أقوال الصوفية القائلين بوحدة الوجود:

وهكذا أقوال من نسج على منوالهم وأخذ معانيهم فأخرجها في قالب المكاشفة والمستحقيق والعرفان ، كابن عربي وأمشاله ، ومن سلك هذا المسلك كابن

سبعين وغيره ، فإن هؤلاء حقيقة قولهم تعطيل الصانع، وأنه ليس وراء الأفلاك شيء فلو عدمت السموات والأرض لم يكن ثمّ شيء موجود ، ولهذا كان يصرح بذلك التلمساني (۱) ، وهو كان أعرفهم بقولهم وأكملهم تحقيقًا له ، ولهذا خرج إلى الإباحة والفجور ، وكان لا يحرّم الفواحش ولا المنكرات ، ولا الكفر والفسوق والعصيان، وكان يقول عن شيخه ابن عربي وصاحبه القونويّ: أحدهما روحانيّ متفلسف -يعني ابن عربي والآخر فيلسوف متروحن ، يعني القونويّ ، وإنما حرّر مذهب التحقيق أنا - يعني نفسه وهو كما قال ، فإن تحقيقهم الذي حقيقته التعطيل للصانع وجحده ، وأنه ليس وراء العالم شيء ، لم يحققه أحدهما كما حققه التلمسانيّ .

وحدثني الثقة الذي رجع عنهم لما انكشف له أسرارهم أنه قرأ عليه «فصوص الحكم» لابن عربي ، قال : فسقلت له : هذا الكلام يخالف المقرآن ، فقال : المقرآن كله شرك ، وإنما التوحيد في كلامنا ، قال : فقلت له : فإذا كان الكل واحد فلماذا تُحرَّم عليّ ابنتي وتحل لي زوجتي ؟ فقال : لا فرق عندنا بين المنزوجة والبنت ، الجميع حلال ، لكن المحجوبون قالوا : حرام ، فقلنا : حرام عليكم . وقال أيضًا : لما قرأ عليه « مواقف النّفري » : جعلت أتأول موضعًا بعد موضع إلى أن تبين مراده الذي لا يمكن تغطيته وأنه يقول بالموحدة ، فقلت : هذا يخالف الكتاب والسنة والإجماع . فقال : إن أردت هذا التحقيق فدع الكتاب والسنة والإجماع . فقلت : هذا لا سبيل إليه ، ونحو هذا الكلام .

# إلحادهم في أصول الإيمان الثلاثة :

ومعلوم أن أصول الإيمان ثلاثة : الإيمان بالله ورسله واليــوم الآخــر ، وهم الحدوا في الأصول الثلاثة، أما الإيمان بالله فجعلوا وجود المخلوق هو وجود الخالق، وهذا غاية التعطيل .

واما الإيمان باليوم الآخر، فادعى ابن عربيّ أن أصحاب النار يتنعمون في النار، كما يتنعم أهل الجنة في الجنة، وأنه يُسمّى عذابًا من عذوبة طعمه، وأنشد في كتاب الفصوص (٢):

<sup>(</sup>١) هو عفيف الدين سليمان بن عبد الله بن عليّ الكوفيّ التلمسانيّ ، ولد سنة ١٦٠ هـ ، وتوفي سنة ١٩٠ هـ . درو سند مراد الله الله الله الله بن عليّ الكوفيّ التلمسانيّ ، ولد سنة ١١٠ هـ ، وتوفي سنة ١٩٠ هـ .

<sup>(</sup>٢) انظر كتاب الفصوص (١/ ٩٤) .

فلم يبق إلا صادق الوعد وحده فإن دخلوا دار الشقاء فإنهـــم نعيم جنان الخلد فالأمر واحسد يسمى عذابًا من عذوبة طعمه

وما لوجود الحق عين تعايـــن على لذة فيها نعيم مباين وبينهما عند التجـلــي تبايــــن وذاك له كالقشر والقشر صاين

ولهذا قال بعـض أصحابنا لبعض أتبـاع هؤلاء ، لما أثاروا محنة أهل السنة التي انتصروا فيها لهؤلاء الملاحدة ، قال له : الله يذيقكم هذه العذوبة ، وهذا المذهب قد حكاه أصحباب المقالات كالأشعريّ في ( مقالاته ) عن طائفة من سواد أهل الإلحاد سموهم البطيخية ، وهو مما يُعلم بالاضطرار فساده من دين الإسلام .

### الرد على تفضيلهم ذاتم الأولياء على ذاتم الرسل :

وأما الإيمان بالرسل فقد ادعوا أن خاتم الأولياء أعلم بالله من خاتم الأنبياء ، وأن خاتم الأنبياء هو وسائر الأنبياء يأخذون العلم بالله من مشكاة خاتم الأولياء ، وهذا مناقض للعقل والدين ، كما يقال في قول القائل : ﴿ فَخُـرُ عَلَيْهُمُ السَّقْفُ مِنْ تحتهم ، : لا عــقل ولا قرآن ، فإنه من المعلوم بالعقل أن المتــأخر يستفيــد من المتقدم دون العكس ، ومن المعلوم في الديس أن أفضل الأولياء يستفيدون من الأنبياء ، وأفضل الأولياء من هذه الأمة هم صالحـو المؤمنين الذين صحبـوا رسول الله ﷺ، كما قال تعالى : ﴿ وَإِن تَظَاهَرَا عَلَيْهِ فَإِنَّ اللَّهَ هُو مَوْلاهُ وَجِبْرِيلُ وَصَالِحُ الْمُؤْمِنينَ ﴾ [التحريم: ٤] .

وأفضل هؤلاء أبو بكر وعمر باتفاق أثمة السلف والخلف - والشيعة يفضلون عليًّا - واتفق المسلمون على أن أفـضل الأولياء بعد رسول الله ﷺ إمــا أبو بكر وإما علي ، وإن كان بعض الناس يحكي خــلافًا في غيرهما من الصــحابة ، ومن قال في مخطئسي الصوفية : إنه قد يمكن أن يكون في المتأخرين من هو أفضل من أبي بكر وعمر ، كما ذكره الترمذيّ الحكيم في كتاب " خاتم الأولياء ، ، واتبعه على ذلك ابن حمويه(١) وأمثاله ، فـهؤلاء مخطئون في ذلك بالكتاب والسنة والإجمـاع ، والترمذيّ

<sup>(</sup>١) هو سعد الدين محمد بن عبد الله بن حمويه الحمويّ ، توفي سنة ٦٥٢ هـ .

مع فيضله وعلمه لما صنّف كتاب « خياتم الأولياء » أنكر المسلمون عليه ذلك ، وأخرجوه ، كما ذكر ذلك أبو حبد الرحمن السلميّ في محنة الصوفية ، وقال : إنهم نفوه وأخرجوه من بلدته وشهدوا عليه بالكفر ، وذلك بسبب تصنيف كتاب « خاتم الولاية » ونسبوه إلى القبائح في الدين ، وجاء إلى بلخ فقبله أهل بلخ بسبب موافقته إياهم على المذهب ، وفي هذا الكتاب من الكلام الباطل ما يُعلم فساده بالاضطرار من دين الإسلام ، وهو الذي فتح الكلام في ختم الأولياء ، حتى جاء هؤلاء التأخرون الذين يدّعي كل منهم أنه خاتم الأولياء كابن عربيّ وابن حمويه وغيرهما ، وأتى بالعظائم التي لم يسبق إليها الترمذيّ ولا غيره ، وفي كلام هؤلاء ونحوهم تفضيل بعض الأولياء على الأنبياء أو بعضهم ، وشيوخ الصوفية متفقون على تفضيل الأثبياء على الأولياء ، كما اتفق على ذلك سائر علماء المسلمين .

وقد ذكر أبو بكر الكلاباذي في كتابه ( اعتقاد الصوفية ) إجماع الصوفية على ذلك .

وهؤلاء الملاحدة من المتصوفة سلكوا مسلك مسلاحدة الفلاسفة في تفضيل الفيلسوف الكبيسر على النبي ، ولهذا قال ابن عسربي : « إن خاتم الأولياء يأخذ من المعدن الذي يأخذ منه الملك الذي يوحى به إلى النبي » وهذا قول من يقول من الكلابية : إن جبريل أخذ القرآن عن الله إلهامًا وعبّر عنه بعبارته . وهذا قول يخالف الكتاب والسنة والإجماع ، كما بُسط الكلام عليه في مواضع أخر .

وقد يقال: إن هذا مبني على أصل ملاحدة الفلاسفة. وذلك أن المعدن الذي يأخذ منه النبي عندهم هو العقل الفعال والقوة العقلية التي يسمونها القوة القدسية، ثم إن النفس تخيل ما يعقله الإنسان كما يتخيله النائم في منامه فيرى في نفسه صوراً نورانية ويسمع أصواتًا وهي في نفسه ، فما يراه النبي ويسمعه عندهم هو في نفسه لا في الحارج.

وهذا يقع الصحيح منه لعامة المؤمنين ، ويقع فاسده لأهل الماخوليا ونحوهم من الممرورين والصور الخيالية التي في نفس النبيّ وغيره هي الملائكة عندهم ، فلهذا قال ابن عربيّ : « إنه يأخذ من المعدن الذي يأخذ منه الملك الذي يوحى به إلى الرسول »، فإنه على أصله في الإلحاد يقول: يأخذ من العقل الذي هو القوة المقدسية ، والنبي يأخذ من الصور الخيالية التي تأخذ من العقل ، ومن أخذ من العقل كان أكمل ممن يأخذ من الخيال الذي يأخذ من العقل ، ولهذا يدعي بعضهم أنه أفضل من موسى بن عمران ، وأن التكليم الذي حصل لهم أعظم من التكليم الذي حصل لموسى ؛ لأن الكلام عندهم ليس خارجًا عن نفس موسى بل هو فيض فاض عليه كما يفيض على غيره .

ولهذا يقول بعضهم: كلم موسى من سماء عقله، وصاحب «مشكاة الأنوار» أشار إلى هذا الأصل الفاسد، ولهذا بنى ابن قسي على ذلك في كتابه في « خلع النعلين » وادّعى في « خلع النعلين » أن وارداته عبرانية الأصل، أي أشبه فيها موسى بن عمران حيث خلع الدنيا والآخرة فوردت عليه المخاطبات الإلهية.

ولهذا تكلم الناس في صاحب «مشكاة الأنوار» بالعظائم. والمتفلسفة يتتحلونه لهذا الكتاب وأمثاله، وأهل الانتصار له يقولون رجع عن هذا كله، كما ذكر ذلك في غير كتاب ومنهم من يقول: هذه الكتب مكذوبة عليه ليست من كلامه وأنكروا عليه في « الإحياء » وغيره أيضاً مواضع مثل هذا وأمثاله، كما فعل أتباع أبي القاسم القشيسريّ، وأتباع أبي المعالي الجوينيّ، كأبي الحسن المرغينانيّ وغيره، وكما فعله صاحبه أبو بكر بسن العربيّ وقال: شيخنا أبو حامد دخل في بسطن الفلاسفة ثم أراد أن يخرج منهم فيما قدر. وكذلك أبو بكر الفهريّ الطرطوشيّ وأبو عبد الله المادريّ وأبو الوفاء بن عقيل وأبو البيان الدمشقيّ وأبو الغرج بن الجوزيّ وأبو عبد الله محمد بن حمدين القرطبيّ وأبو محمد المقدسيّ وأبو عمرو بن الصلاح وغير هؤلاء.

والمقصود هنا أن الذين يزعمون أن تكليم الله لموسى فيض فاض عليه ، منهم من يقول : إنه كُلّم أفضل مما كُلم موسى ، وكان في زماننا من يقول هذا ، ويقول: إن مسوسى كُلّم من وراء حجاب الحرف والصوت وهو يُكلّم دون ذلك الحجاب . ومقصوده أنه سمع في نفسه حروفًا وأصواتًا وهي التي سمعها ، إنه ليس عند هؤلاء أنه سمع شيئًا خارجًا عن ما في نفسه ، وتلك الحروف والأصوات الخيالية هي التي تبين له المعاني العقلية . قالوا : ونحن خوطبنا بتلك الحقائق العقلية من غير احتياج إلى هذه الواسطة . وهذا من جنس قول شيخهم الطائي : إن خاتم الأولياء يأخذ من

المشكاة التي يأخذ منها الملك السذي يوحي به إلى الرسول . ويقول أيضًا : إن الولاية أفضل من النبوة ، وولاية النبيّ عنده أفضل من نبوته ورسالته ؛ لأنه بزعمه من حيث الولاية يأخذ من الله بلا واسطة ، ومن حيث النبوة يأخذ بواسطة .

وهذا الكلام قد يتقولونه مطلقًا ، وتوجيهه على أصولهم أن النبوة هي متقام تخييل المعقولات والولاية هي المعقول الصرف ، فالوليّ ترد عليه المعقولات صرفًا ، والنبيّ من جهة ولايته له هذه المعقولات ، لكن جهة نبوته هي تخييل هذه المعقولات، فيأخذ بواسطة الخيال ، وجهة رسالته عندهم أنزل الدرجات وهي جهة تبليغه للناس ، ولهذا قالوا :

# مقام النبوة في برزخ فويق الرسول ودون الوليّ

وهذا قلب للحقيقة التي اتفق عليها المسلمون: وهو أن الرسول أفضل من النبيّ الذي ليس بنبيّ ، والرسالة تنتظم النبوة والولاية ، كما أن النبوة تنتظم الولاية ، وأن أفضل الأولياء أكملهم تلقيًا عن الأنبياء ، وهو أبو بكر الصديق ، فإنه أفضل من عمر بن الخطاب - رضي الله عنهما - وعمر كان - كما ثبت في الصحيح عن النبيّ على انه قال : « إنه قل كان في الأمم قبلكم محدثون ، فإن يكن في أمتي أحد فعمر الانكم معدثون ، فإن يكن في أمتي أحد فعمر النبي الله عنهما المحدثين من هذه الأمة التي هي خير أمة أخرجت للناس .

وليس في أولياء هذه الأمة من يأخذ عن الله سبحانه شيئًا بلا واسطة نبي أفضل من عمر ، ومع هذا فكل ما يرد عليه ، بدون واسطة النبي ، عليه أن يعتبره بما جاء به النبي ﷺ ، فإن وافقه قبله ، وإن خالفه وردّه ، كما كان عمر بن الخطاب يفعل ، فإنه كان إذا وقع له شيء وجاءت السنة بخلافه ترك ما عنده لما جاءت به السنة ، حتى كانت المرأة إذا نازعته فيما قاله بآية من كتاب الله ترك ما رآه لما دل عليه النص .

وهذا هو الواجب عليه ، وعلى كل من آمن بالله ورسوله ، فإن ما جاء به الرسول معتصوم أن يستقر فيه خطأ ، قد فرض الله على خلقه تصديقه فيما أخبر

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاريّ في الأنبياء (٦/ ٩١١) ح(٣٤٦٩) ، ومسلم في فضائل الصحابة (٤/ ١٨٦٤) ح(٣٣/ ٣٣٨) .

وطاعته فيما أمر ، أما ما يرد على قلوب الأولياء فليس معصومًا ، ولسيس عليهم تصديقه ، بل وليس لهم العمل بشيء منه إذا خالف الكتاب والسنة .

قال الشيخ أبو سليمان الداراني : « إنه ليقع بقلبي النكتة من نكت القوم فلا أقبلها إلا بشاهدين اثنين من الكتاب والسنة » . وقال أيضًا : « ليس لمن الهم شيئًا من الخير أن يفعله حتى يسمع فيه بأثر ، فإذا سمع فيه بأثر كان نورًا على نور » . وقال الجنيد بن محمد : « علمنا هذا مقيد بالكتاب والسنة ، فمن لم يقرأ القرآن ويكتب الحديث لا يُقتدى به في هذا » .

والمقصود أن عصر بن الخطاب إذا كان هو أفضل الأولياء الذين لهم من الله تحديث إلهي بغير واسطة نبي ، وقد روى الترصدي عن النبي كلي أنه قال : « لو لم أبعث فيكم لبعث فيكم عمر » (۱) ، وهذا حاله ، فكيف يكون غيره من الأولياء ، وكيف يكون ما يأخذه الولي بدون واسطة نبي أفضل مما يأخذه بواسطة النبي؟ ، وذاك شيء لا يوثق به بمجرده ، ولا يعمل به إلا أن يُعتبر بالكتاب والسنة ، وما جاء به الكتاب والسنة معصوم يجب تصديقه والعمل به ، ومع هذا فأبو بكر الصديق أفضل من عمر ، وأبو بكر لم يكن محدثًا مثل عمر ، بل كان يأخذ من مشكاة النبوة ما يأخذه غيره عن التحديث .

وهذا أفضل وأكمل ، فإن من كان الرسول واسطة بينه وبين الله في كل شيء فهو أكسمل وأفضل ممن الواسطة بينه وبين الله قلبه ، وإن كان ما يحدثه به قلبه عن ربه موافقًا للكتاب والسنة ، كفضيلة أبي بكر على عمر .

ولهذا كان أفضل أولياء الله هم الصديقون الآخذون عن الأنبياء عليهم السلام، فالأولياء تبع للأنبياء ، وإنما يقرنهم بهم فيجعل لهم طريقًا إلى الله غير طريق الأنبياء ملاحدة الصوفية ونحوهم ، كما أن ملاحدة الفلاسفة يقرنون الفلاسفة بالأنبياء ، ويقولون : اتفقت الأنبياء والحكماء ، وقالت الأنبياء والحكماء ، كما يفعل ذلك أصحاب « رسائل إخوان الصفاء » وأمثالهم ، وهذا كله من فعل من لم يؤمن بالرسل

<sup>(</sup>۱) أخرجــه الترمذيّ في المناقب (٥/ ٢١٩) ح(٣٦٨٦) ، وقــال : حديث حــسن غريب ، لا نعرف، إلا من حديث مشرح بن عاهان .

والنبيين الإيمان الذي يستحقونه ، وجعلهم من جنس غيرهم فيما يخبرون به ويأمرون به ، وجعل ما يأتون به من جنس ما يأتي به الذين سمّاهم هو أولياء وحكماء ، وهذا بناء على الأصل الفاسد، وهو أن النبوة هي هذه الخصائص الثلاث، وهذه الخصائص مشتركة توجد لكثير من آحاد الناس .

ومما يبين الفرق بين النسيين وغيرهم أن الله سبحانه أوجب الإيمان بما أوتيه كل نبي من غيسر استثناء ، كما قسال تعالى : ﴿قُرلُوا آمَنًا باللهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ إِلَيْ فَهِ الْبَيْوِنَ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالأَسْبَاطُ وَمَا أُوتِي مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَمَا أُوتِي النَّبِيُونَ مِن رَبِّهِمْ لا نُفَرِقُ بَيْنَ أَحَد مِنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلَمُونَ ﴾ [البقرة : ١٣٦] الآية ، وقال : ﴿ وَلَيْسَ الْبِرُ أَن تُولُوا وُجُوهَكُمْ قَبِلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَعْرِبِ وَلَكِنَ الْبِرُ مَنْ آمَنَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وَالْمَلائِكَةِ وَالْكِتَابِ وَالنَّبِينَ ﴾ [البقرة : ١٧٧] .

وأيضًا فإنه أخبر بعصمة ما جاءت به الأنبياء ونسخ ما يلقيه الشيطان من الباطل في أمنياتهم ، قال تعالى : ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلُكَ مِن رَسُولِ وَلا نَبِي إِلاَّ إِذَا تَمَنَّىٰ ٱلْقَى الشَّيْطَانُ فِي أَمْنِيَّتِهِ فَيَنسَخُ اللَّهُ مَا يُلْقِي الشَّيْطَانُ ثُمَّ يُحْكِمُ اللَّهُ آيَاتِهِ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ [الحج: ٥٢].

فإن قيل : ففي قراءة ابن عباس : أو محدّث (١) ، وبهذا احتج الحكيم الترمذيّ وغيره .

قيل: أولاً: هذه القراءة - إذا ثبت أنها قراءة - فلا يعرف لفظ بقية سائر الكلام معها كيف كان، فإنها بتقدير صحبتها إما من الحروف السبعة، وإما مما نُسخت تلاوته. وعلى التقديرين فيجوز أن يكون نظم سائر الآية كان على وجه لا يدل على عصمة المحدث، بل فيها نسخ ما يلقيه في أمنية النبي والرسول دون المحدث، وإن ثبت أن الله تعالى كان ينسخ ما يلقي الشيطان في قلوب المحدثين قبلنا فلا يقتضي أن ذلك بوحى يأتيه، بل يكون ذلك بعرضه ذلك على نبوات الأنبياء فإن خالف ذلك كان مردوداً.

 <sup>(</sup>١) عزاه الحافظ ابن حجر لسفيان بن عبينة في أواخر جامعه ، وعزاه لعبيد بن حميد في طريقه ، وإسناده إلى ابن عباس صحيح ، قال : لفظه عن عمرو بن دينار ، قال : ﴿ كان ابن عباس يقرأ : ﴿ وما أرسلنا من قبلك من رسول ولا نبيّ ولا محدث ﴾ ، ، انظر فتح الباري (٧/ ٦٣) .

وحينشذ فيكون حفظ الوليّ بمتابعة الكتاب والسنة ، ولا ريب أن السنة ، كما كان الزهريّ يذكر عمن مضى من سلف المؤمنين ، قال : كان من ممضى من علمائنا يقولون : الاعتصام بالسنة نجاة . وقال مالك : السنة سفينة نوح من ركسبها نجا ومن تخلف عنها غرق .

وإن قُدِّر أن المحدَّث عمن قبلنا كان ينسخ ما يلقيه الشيطان فيما يلقي إليه من غير استددلال بالنبوة ، فيكون من كان قبلنا كانوا مأمورين باتباع المحدَّث مطلقًا لعصمة الله إياه ، ونحن لم نؤمر بذلك ، وسبب ذلك أن من كان قبلنا لم يكن يكفيهم نبوة واحدة بل كانوا يأخذون بعض الدين عن هذا النبيّ وبعضه عن هذا النبيّ بتصديق الآخر له ، كما كان أنبياء بني إسرائيل مأمورين باتباع التوراة ، وكما أن المسيح أحل لهم بعض ما حرم عليهم وأحالهم في أكثر الأحكام على التوراة .

وأما نبوة محمد ﷺ فهي كافية لأمته ، كما قال تعالى : ﴿أَوَ لَمْ يَكُفِهِمْ أَنَّا أَنزَلْنَا عَلَيْكِ مُوالِمَ عَلَيْهِمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَرَحْمَةً وَذِكْرَىٰ لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴾ [العنكبوت : ٥١].

وفي النسائي وغيره أن السنبي ﷺ رأى بيد عمسر بن الخطاب ورقة مسن التوراة فقال : « أمنهوكون يا ابن الخطاب كما تهوكت السهود والنصارى ، لقد جستتكم بها بيضاء نقية ، لو كان موسى حيًا ثم اتبعتموه وتركتموني لضللتم »(۱) .

وفي مراسيل أبي داود : ( كفي بقوم ضلالة أن يتبغوا كتابًا غير كتابهم أنزل إلى نبي غير نبيهم ) (١)

ونحن نعلم يقينًا بالاضطرار من دين الإسلام أن محمدًا رسول الله علي اوجب الله تعالى علينا طاعته فيما أمر وتصديقه فيما أخبر ، ولم يأمر بطاعة غيره إلا إذا وافق طاعته ، لا نبيًّا ولا غير نبيّ .

ونحن إذا قلنا: شرع من قبلنا شرع لنا ما لم يرد شرعنا بخلاف، فإنما ذاك لكونه مشروعًا على لسان محمد بالأدلة الدالة على ذلك ، وقد علمنا بالاضطرار من دينه أن من أطاعه دخل الجنة ، فلا يحتاج مع ذلك إلى طاعة غيره: لا نبيّ ولا

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام أحمد في مسنده (٣/ ٤٧٢) س(١٥١٦٤) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في المراسيل (ص١٤٩) ح(٤٨٥) .

١٦٦ ـــــقاعدة في تحقيق الرسالة وإبطال قول أهل الزيغ والضلالة المسمى ﴿ بالصفدية ١٠٦٠

محدث ، فلم يكن المتبعون لنبوته محتاجين إلى اتباع نبيٌّ غيره ، فضلاً عن محدث .

قال تعالى : ﴿ الْيَوْمَ أَكُمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَ أَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الْإِمْلامَ دِينًا ﴾ [المائدة : ٣] ، فقد أكمل الله الدين لأمت على لساته فلا يحتاجون إلا إلى من يبلغ الدين الكامل ، لا يحتاجون إلى محدث .

ولهذا قال على الله قد كان في الأمم قبلكم محدثون ، فإن يكن في أمتي فعمر ، ، فلم يجزم بأن في أمته محدثًا كما جزم أنه قد كان في الأمم قبلنا ، مع أن أمتنا أفضل الأمم وأكمل عمن كان قبلهم .

وذلك لأن أمتنا مستغنية عن المحدّثين كما استخنوا عن نبيّ يأخذون عنه سوى محمد ، وما علموه من أمور الأنبياء فسبواسطة محمد ، هو الذي بلّغهم ما بلّغهم من أمور الأنبياء ، وما لم يبلغهم إياه من أمور الأنبياء فلا حاجة لأمته به .

ولهذا لم يجب عليهم معرفة ذلك حتى بميزوا بين صدقه وكذبه ، كما ثبت في صحيح البخاري عن رسول الله علا قال : « إذا حدثكم أهل الكتاب بشيء فلا تصدقوهم ولا تكذبوهم ، فإما أن يحدثوكم بحق فتكذبوه ، وإما أن يحدثوكم بباطل فتصدقوه ، قولوا : آمنا بالله وما أنزل إلينا وما أنزل إليكم أن ، فأمر بالإيمان العام المتناول لجميع ما جاءت به الأنبياء وما لم يُعلم أن ناقلها عنهم صدق أو كذب لا تصدق ولا تكذب

وإذا كانت أمتنا مستغنية عن أن تأخذ من نبوة غير نبوة محمد فاستغناؤها عن المحدّثين أولى ، ومن كانوا قبلنا كانوا محتاجين إلى الأنبياء، فكذلك ربما احتاجوا إلى المحدّثين ، وما احتاجت الأمم إليه من الأخبار الإلهية فلابد أن يكون محفوظًا معصومًا لتقوم به الحجة ويحصل به مقصود الدعوة ، وهذا مما دل على وجوب عصمة ما جاءت به الأنبياء وعصمة ما جاء به نبينا بعد موته ، فحفظ الله الذكر الذي أنزله ، وقد أنزل عليه الكتاب والحكمة ، والحكمة هي السنة ، فحفظ الله هذا وهذا، ولله الحمد والمنة .

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاريّ في الاعتصام (١٣/ ٣٤٥) ح(٧٣٦٢) ، والإمام أحمد في مسنده (١٦٨/٤) ح(١٧٢٣) .

ومن وجد من هذه الأمة محتاجًا إلى شيء غير ما جاء به الرسول فلضعف معرفته واتباعه لما جاء به الرسول، مثل كثير: منهم من يقول: إنه يحتاج إلى الإسرائيليات وغيرها من أحوال أهل الكتاب، وآخرون منهم من يقول: إنهم محتاجون إلى حكمة فارس والروم والهند واليونان وغيرهم من الأمم، وآخرون يقولون: إنهم محتاجون إلى ذوقهم أو عقلهم أو رأيهم بدون اعتبار ذلك بالكتاب والسنة.

ولا تجد من يقول: إنه محتاج إلى غيـر آثار الرسول إلا من هو ضعيف المعرفة والاتبـاع لآثاره، وإلا فمـن قام بما جـاء به الكتــاب والسنة أشــرف على علم الأولين والآخرين وأغناه الله بالنور الذي بعث به محمدًا عمّا سواه.

قال الله تعالى : ﴿ فَالَّذِينَ آمَنُوا بِهِ وَعَزْرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَاتَّبَعُوا النُّورَ الَّذِي أُنزِلَ مَعَهُ أُولَىٰكَ هُمُ الْمُفْلُحُونَ ﴾ [الاعسراف : ١٥٧] . وقال تعالى : ﴿قَدْ جَاءَكُم مِّنَ اللّهِ نُورٌ وَكَتَابٌ مَبِينٌ ﴿ وَ الْاَعْسَانِ السَّلَامِ وَيُخْرِجُهُم مِّنَ الظَّلُمَاتِ إِلَى وَكَتَابٌ مَبِينٌ ﴿ وَيَعْدِيهِمْ إِلَى صَرَاط مُسْتَقِيمٍ ﴾ [المائدة : ١٥، ١٦] ، وقال تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا النُّورِ بِإِذْنِهِ وَيَهْدِيهِمْ إِلَى صَرَاط مُسْتَقِيمٍ ﴾ [المائدة : ١٥ ، ١٦] ، وقال تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا النِّورِ بِإِذْنِهِ وَيَهْدِيهِمْ إِلَى صَرَاط مُسْتَقِيمٍ ﴾ [المائدة : ١٥ ، ٢٦] ، وقال تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا اللّهِ وَآمَنُوا بِرَسُولِهِ يُؤْتِكُمْ كَفْلَيْنِ مِن رَّحْمَتِهُ وَيَجْعَلِ لَكُمْ نُورًا تَمْشُونَ بِهِ وَيَغْفِرْ لَكُمْ وَاللّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ إِنَّ اللّهِ وَآنَ الْفَصْلُ الْعَظِيمِ ﴾ [الحديد : ٢٨ ، ٢٩] . وقال تعالى . وقال الله وَأَنْ الْفَصْلُ بَيْدِ الله يُؤْتِيهِ مَن يَشَاءُ وَاللّهُ ذُو الْفَصْلُ الْعَظِيمِ ﴾ [الحديد : ٢٨ ، ٢٩] .

وايضًا فإنه الحبر أن وحي محمد كوحي النبيين ، كما في قوله : ﴿إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَىٰ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ وَاللَّهِ كَمَا أَوْحَيْنَا إِلَىٰ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالنَّسِاطُ وَعِيسَىٰ وَأَيُّوبَ وَيُونُسَ وَهَارُونَ وَسُلَيْمَانَ وَآتَيْنَا هَاوُوهَ زَبُورًا ﴿ وَيَعْقُوبَ وَسُلَّا مَانَ وَاللَّهُ مُوسَىٰ تَكْلِيمًا ﴾ وَرُسُلًا لَمْ نَقْصُصْهُمْ عَلَيْكَ وَكَلَّمَ اللَّهُ مُوسَىٰ تَكْلِيمًا ﴾ [النساء : ١٦٣ ، ١٦٣] .

وأيضًا فمن خسصائص الأنبياء أن من سبَّ نبيًّا من الأنبياء قُتل باتفاق الأثمة وكان مرتدًا ، فإن الإيمان لا يتم إلا بالإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله .

وأما الوليّ الذي ليس بنبيّ فـلا يجب القتل بمجرد سبه ، ولا يكون مرتدًا عن الإسـلام من لم يؤمن به ، فـمن غلا في الأوليـاء أو من يسميـهم أوليـاء الله ، أو

يسميسهم أهل الله ، أو يسميهم الحكماء أو الفلاسفة أو غيسر ذلك من الأسماء التي يقرنها بأسماء الأنبياء ، وجعلهم مثل الأنبياء أو أفضل من الأنبياء ، فإنه يُستتاب فإن تاب وإلا قُتل .

فكيف بمن جعل الأنبياء يستفيدون من المسمّى بخاتم الأولياء ، وجعل هذا المسمّى بخاتم الأولياء – هو بمنزلة منتظر الرافضة ، وبمنزلة غرث الغلاة من الصوفية وامثالهم عن يعتقد ما لا حقيقة له في الخارج – جعله يأخذ من المعدن الذي يأخذ من الملك الذي يوحى به إلى الرسول ، فكيف بمن جعل النبيّ يأخذ من الصور الخيالية التي في نفسه المطابقة للعقل في جعله يأخذ من العقل كما يأخذ ذوو العقول من الناس، ويجعل النبوة حاصلها خلاصة العقل ، كما يقوله الطوسيّ شارح «الإشارات» وأمثاله من المتفلسفة الباطنية 18.

# أصل قول القائلين بهمدة الوجود هو قول الباطنية :

والمقصود هنا بيان أن هؤلاء الذين يدّعون التحقيق والمعرفة والولاية القائلين بوحدة الوجود أصل قولهم قول الباطنية من الفلاسفة والقرامطة وأمثالهم ، وأن هؤلاء من جنس فرعون ، لكن هؤلاء أجهل من فرعون ، وفرعون أعظم عنادا منهم، فإن فرعون كان في الباطن مقراً بالصائع المباين للأفلاك ، ولكن أظهر الإنكار طلبًا للعلو والفساد ، وأظهر أن ما قاله موسى لا حقيقة له ، قبال تعالى : ﴿وَقَالَ فَرْعَوْنُ يَا هَامَانُ ابْنِ لِي صَرْحًا لَعَلِي أَبْلُغُ الأَسْبَابَ ﴿ اللَّهُ السَّمَوَاتِ فَأَطُّلِعَ إِلَىٰ إِلَهِ مُوسَىٰ وَإِنَّى لأَظُنَّهُ كَاذَبًا ﴾ [غافر : ٣٦ ، ٣٧] .

وأما هؤلاء فإنهم عند أنفسهم مقرون بالصانع مشتون له ، لكن لم يثبتوه مباينًا للعالم ، بل جعلوا وجوده وجود العالم ، أو جعلوه حالاً في العالم . وقولهم مضطرب متناقض ، فإنهم مترددون بين الاتحاد والحلول . وأصل ضلالهم إنكارهم مباينة الصانع للعالم ، وصارت قلوبهم تطلب موجوداً ، وهي تأبي أن يكون مباينًا للعالم ، فصاروا يسطلبونه في العالم ، أو يجعلون وجوده هو وجود العالم ، فيجمعلونه إما العالم ، وإما جراماً منه ، وإما صفة له ، وإما أن يقولوا : هو المعالم وجوده وجود العالم ، فيجمعوا بين المتناقضين ، وهو حقيقة قول ابن عربي ، فإنه يجعل وجوده وجود العالم ، ويقول: إن ذات الشيء غير وجوده . كما يقول من يقول :

إن المعدوم شيء ، فيـفرّق بين الوجود والثبوت ، وهذا فرق باطل ، فلهـذا كان قوله متناقضًا .

### الناس في تعلق العالم بالله سبحانه على أربعة أقوال:

وهكذا كشير من الناس يقولون بشيء من الحلول والاتحاد مع تناقضهم في ذلك، كما يوجد من ذلك في كلام كثير من الصوفية .

والناس في هذا الباب على أربعة أقوال :

#### الأول : قول جمهور الأمة :

فالقول الذي بعث الله به رسلم ، وأنزل به كتبه ، وكان عليه سلف الأمة وأثمتها هو القول بإثبات الصانع وأنه مباين للعالم عال عليه .

### الثاني : قول أكثر متكلمي الجهمية :

وأما الجهمية ونحوهم فصاروا على ثلاثة أقوال :

أحدها: قول النفاة ، وهم أكثر متكلمي الجهمية ونظارهم الذين ينفون المتقابلين ويجمعون في قولهم بين سلب النقيضين ، فغلاتهم يقولون : ليس بموجود ولا معدوم ، ولا حي ولا ميت ونحو ذلك ، ومقتصدوهم يقولون : لا مباين للعالم ولا داخل فيه . ولا يقرب من شيء ولا يقرب إليه شيء ، ولا يصعد إليه شيء ، ولا يُشار إليه ونحو ذلك .

#### الثالث : قول أصحاب الوحدة والحلول والأنحاد :

وهؤلاء النفاة قولهم مستلزم للتعطيل وإنكار الصانع ، كما صرح به فرعون إمام المعطلة ، فلهذا صار عُبَّادهم وصوفيستهم وعاملتهم ومحتقوهم إلى القبول بالوحدة والحلول والاتحاد ؛ لأن القلب العبابد يطلب موجودًا يقصده ويسبأله ، بخلاف النظر والبحث والكلام ، فإنه يتعلق بالموجود والمعدوم ، وأما العبادة والطلب والسؤال فلا يكون إلا لموجود ، فصار هؤلاء ينظرون فيما ذكره أولئك من سلب المتقابلين فلا تقبله قلوبهم ، وهم قد شاركوهم في نفي مباينة الله لخلقه وعلوه عليهم ، فصاروا يطلبون

الإله الموجود في العالم لا مباينًا للعالم ، فيترددون بين الحلول والاتحاد وأشباه ذلك من أنواع الإلحاد .

## الرابع : قول من يجمعون بين الطول والمباينة :

وفيسهم صنف ثالث أمثل من هذين يجمعون بين الحلول والمباينة ، وهو قول طائفة من الناس، كأبي معاذ التومني وغيره، وقد يوجد في كلام أبي طالب المكي<sup>(۱)</sup> ، وابن برجان من الكلام الذي أنكره طائفة من الشيوخ ، كالشيخ أبي البيان الدمشقي وغيره ، ما يُقال أن فيه ما يشبه هذا ، وعامة هؤلاء يتكلمون بكلام متناقض أو بكلام لا حقيقة له ، إذ كان الأصل لللي بنوا كلامهم عليه أصلاً باطلاً ، والكلام في هذه الأمور مبسوط في غير هذا الموضع .

لكن شيوخ أهل السعلم الذين لهم لسان صدق ، وإن وقع في كلام بعضهم ما هو خطأ منكر ، فأصل الإيمان بالسله ورسوله إذا كان ثابتًا غفسر لأحدهم خطأه الذي أخطأه بعد اجتهاده .

# الكلام على إلحاد ابن عربي :

وهذا الإلحاد الذي وقع في كلام ابن عربي صاحب « الفتوحات » وامثاله في اصول الإيمان بالله ورسوله واليوم الآخر لم يكن في كلام العلماء والشيوخ المشهورين عند الأمة الذين لهم لسان صدق . ولكن هؤلاء أخذوا مذهب الفلاسفة المتسبين إلى الإسلام كابن سينا وأمثاله الذي دخل كثير منها في كلام صاحب الكتب المضنون بها على غير أهلها وأمثاله ، فأخرجوها في قالب الإسلام بلسان التصوف والتحقيق ، كما فعل ابن عربي ، مع أنه يقدح في توحيد الشيوخ الأكابر كالجنيد وسهل بن عبد الله وأمثالهما ، ويطعن في قول الجنيد لما سُئل عن التوحيد فقال : التوحيد إفراد الحدوث عن القدم ، ويقول : لا يميز بين المحدث والقديم إلا من كان ليس واحداً منهما . ذكر هذا وأشباهه في كتابه « التجليات » وله كتاب الإسراء الذي سماه « الإسراء إلى المقام الأسرى » ، وجعل له إسراء كإسراء النبي عليه .

<sup>(</sup>۱) هو : محمد بن عليّ بن عطية الحارثيّ المكيّ ، من أشهر رجال السالمية اتباع ابي عبد الله محمد بن أحمد بن سالم وابنه أحمد بن محمد بن سالم ، توفي أبو طالب ببغداد سنة ٣٨٦ هـ ، انظر تاريخ بغداد (٨٩/٣) .

وحاصل إسرائه من جنس الإسراء الذي فسر به ابن سينا ومن اتبعه كالرازي والهمداني ونحوهم إسراء النبي على وجعلوه من نوع الكشف العلمي ، كما فعلوا مثل ذلك في تكليم موسى ، وجعلوا ما خوطب به كله في نفسه ، فلهذا ادعى ابن عربي إسراء وهو كله في نفسه وخياله : منه المتكلم ومنه المجيب ، وباب الخيال باب لا يحيط به إلا الله . وابن عربي يدعي أن الخيال هو عالم الحقيقة ، ويعظمه تعظيمًا بليغًا ، فجعل في خياله يتكلم على المشايخ وتوحيدهم بكلام يقدح في توحيدهم ، ويدعي أنه علمهم التوحيد في ذلك الإسراء ، وهذا كله من جنس قرآن مسيلمة بل شر منه ، وهو كلام مخلوق، اختلقه في نفسه .

والجنيد - رحمه الله - تكلم بكلام الأثمة العارفين ، فإن كثيرًا من الصوفية وقعوا في نوع من الحلول والاتحاد كما ذكر ذلك أبو نعيم في ( الحلية الله القديم ذكره القشيري في ( رسالته الفيين الجنيد أن التوحيد لا يكون إلا بأن يُميّز بين القديم والمحدث ، كما قالوا لعبد الله بن المبارك : بماذا نعرف ربنا ؟ قال : بأنه فوق سمواته على عرشه بائن من خلقه ، وهكذا قال سائر الائمة كاحمد بن حنبل وإسحق بن راهويه وعثمان بن سعيد والبخاري وغيرهم ، حتى قال محمد بن إسحق بن خزيمة ، الملقب بإمام الأئمة : من لم يقل : إن الله فوق سمواته على عرشه ، بائن من خلقه ، فإنه يستتاب فإن تاب وإلا قتل ، كما ذكر ذلك عنه الحاكم أبو عبد الله النيسابوري وصاحبه الملقب بشيخ الإسلام أبي عثمان الصابوني وغيرهما .

والشيوخ الأكابر الذين ذكرهم أبو عبد الرحمن السُلمي في « طبقات الصوفية»، وأبو القاسم القشيري في « الرسالة » كانوا على مذهب أهل السنة والجماعة ومذهب أهل الحديث كالفضيل بن عياض والجنيد بن محمد وسهل بن عبد الله التستري وعمرو بن عثمان المكي وأبو عبد الله محمد بن خفيف الشيرازي وغيرهم ، وكلامهم موجود في السنة ، وصنفوا فيها الكتب ، لكن بعض المتأخرين منهم كان على طريقة بعض أهل الكلام في بعض فروع العقائد ، ولم يكن فيهم احد على مذهب الفلاسفة ، وإنما ظهر التفلسف في المتصوفة المتأخرين ، فصارت

<sup>(</sup>١) انظر الحلية (١/٤) .

المتصوفة تارة على طريقة صوفية أهل الحديث وهم خيـارهم وأعلامهم ، وتارة على اعتـقاد صوفـية الفلاسـفة اعتـقاد صوفـية الفلاسـفة كهؤلاء الملاحدة .

# ذكر ثلاث مقائد في أول الفتوحات:

ولهذا ذكر ابن عربي في أول « الفتوحات » ثلاث عقائد : عقيدة مختصرة من « إرشاد » أبي المعالي بحججها الكلامية ، ثم عقيدة فلسفية كأنها مأخوذة من ابن سينا وأمثاله ، ثم أشار إلى اعتقاده الباطن الذي أفصح به في « فصوص الحكم » ، وهو وحدة الوجود فقال : « وأما عقيدة خلاصة الخاصة فتأتى مفرقة في الكتاب » .

# أصحاب الوحدة لا يغرقون بين المسلم والنصراني واليمودي :

ولهذا كان هؤلاء كابن سبعين ونحوه يعكسون دين الإسلام فيجعلون أفضل الخلق « المحقق » عندهم وهو القائل بالوحدة ، وإذا وصل إلى هذا فلا يضره عندهم أن يكون يهوديًّا أو نصرانيًّا ، بل كان ابن سبعين وابن هود والتلمساني وغيرهم يسوغون للرجل أن يتمسك باليهودية والنصرانية كما يتمسك بالإسلام ، ويجعلون هذه طرقًا إلى الله بمنزلة منذاهب المسلمين ، ويقولون لمن يختص بهم من النصارى واليهود : « إذا عرفتم التحقيق لم يضركم بقاؤكم على ملتكم »

بل يقولون مثل هذا للمشركين عبّاد الأوثان ، حتى أن رجلاً كبيراً من القضاة كان من غلمان ابن عربي ، فلما قدم ملك المشركين الترك هولاكو خان المشرك إلى الشام وولاه القضاء وأتى دمشق أخذ يعظم ذلك الملك الذي فعل في الإسلام وأهله ببغداد وحلب وغيرهما من البلاد ما قد شهر بين العباد ، فقال له بعض من شهده من طلبة الفقهاء ذلك الوقت : « يا سيدي ليته كان مسلماً » ، فبالغ في خصومته مبالغة أخافته ، وقال : « أي حاجة بهذا إلى الإسلام ، وأي شيء يفعل هذا بالإسلام ؟! سواءً كان مسلماً أو غير مسلم » ، ونحو هذا الكلام .

وهذا كان من آثار مذهب الذين يدّعون التحقسيق ويجعلون المتحقق الذي يسوّغ التدين بدين المسلمين واليهود والنصارى والمشركين هو أفسضل الخلق ، وبعده عندهم

على ما ذكره ابن سبعين وإخوانه هو ﴿ الصوفي ۗ ) يعنون المتصوف على طريقة الفلاسفة ، ليس هو الصوفيّ الذي على مذهب أهل الحديث والكتاب والسنة ، فلفظ الصوفيّ صار مستركًا ، فهؤلاء القائلون بالوحسدة إذا قالوا : « الصوفيّ » يريدون به هذا ، ولهذا كان عندهم أفضل من الفيلسوف ، لأنه جمع بين النظر والتأله ، كالسهرورديّ المقتول وأمـثاله ، وبعده عندهم المتكلم الأشـعريّ ، فجعلوا الأشـعرية دون الفلاسفة وانقص منهم .

ومعلوم باتفاق المسلمين أن من همو دون الأشعرية كالمعتزلة والشيعة الذين يوجبون الإسلام ويحرّمون ما وراءه فهم خير من الفلاسفة الذين يسوّغون التدين بدين المسلمين واليسهود والنصارى، فكيف بالطوائف المنتسبين إلى مــذهب أهل السنة والجماعة كالأشعرية والكرّامية والسالمية وغيرهم؟، فإن هؤلاء مع إيجابهم دين الإسلام وتحريمهم ما خالفه يردون على أهل البدع المشهورين بمخالفة السنة والجماعة كالخوارج والشيعة والقدرية والجهمية ، ولهم في تكفير هؤلاء نزاع وتفصيل .

فمن جمعل الفيلسوف الذي يبيح دين المشركين واليهود والنصاري خميرًا من اثنتين وسبعين فرقة فليس بمسلم ، فكيف بمن جعله خيـرًا من طوائف أهل الكلام المنتسبين إلى الذبُّ عن السنة والجماعة ، ثم جعل بعد هؤلاء كلهم الفقيه ؟! .

فمن جعل أئمة المذاهب وأتباعمهم كمالك والمشافعي وأبى حنيفة والثوري وإسحق وأبي يوسف ومحمد بن الحسن والبويطي والمزني وابن سريج وابن القاسم وأشهب وابن وهسب وإبراهيم الحربي وأبى داود والأثرم والمروزي والخسلال والخرقي وأمثال هؤلاء دون أهل الكلام، وأهل الكلام دون الفلاسفة، والفلاسفة دون صوفية الفلاسفة، وصوفية الفلاسفة دون أهل التحقيق القائلين بالوحدة، وهؤلاء أرفع الخلق أليس يكون قد ناقض الرسول في دينه مناقضة ظاهرة لكل أحد؟! فمن كان إلى الرسول أقرب كان عنده أخفض، ومن كان عن الرسول أبعد كان عنده أفضل.

# اتصال أصماب الهمدة بالكفار:

ولهذا لما وقسعت محنة هؤلاء بمصـر والشام وأظهروا مـذهب الجهمـية الذي هو شعارهم في الظاهر ، وكتموا مذهب الاتحادية الذي هو حقيقة تجهمهم ، وأضلوا بعض ولاة الأمور حتى يرفعوا إخوانهم ويهينوا من خالفهم ، وصار كل من كان إلى الإسلام أتعد رفعوه حتى الإسلام أبعد رفعوه حتى رفعوا شخصًا كان نصرانيًّا وصيروه بعد الإسلام سبعينيًّا كان يقال له : ابن سعيد الدولة ، وهو كان شقي دولته ، وكان مما أنشده :

تشير إلي في كل البرايـــا وتخبر بالذي اختار عنــي وذلك أنني أنا كل شـــيء وكل مصادر الأشياء عني

فرفعوا درجته حتى جعلوا لا يصل إلى أحد رزقٌ ولا ولاية إلا بخطه ، هنالك ابتلي المؤمنون وزلزلوا زلزالاً شديداً ، حتى أزال الله كلمتهم عن المسلمين ، وأذلهم بعد العز ، وأهلك من أهلك منهم ، وكشف أسرارهم وهتك أستارهم .

وهؤلاء يتصلون بالكفار اتصال القرامطة السباطنية بهم ، لما بين الكفار والمنافقين من معاداة أهل الإيمان ، ولهذا كانت الباطنية وأتباعهم الرافضة بالشام وغيره مواصلين للكفار معادين لأهل الإيمان وهم من جنس هؤلاء . ومن أسباب ضلال هؤلاء أنهم لما رأوا الكمال في العلم والعمل ، والعلم متقدم على العمل في السلوك ، وأما النظري فجعلوه هو الغاية بناءً على أن كمال النفس في العلم ، فرأوا الفقه هو العلم العملي فجعلوه أدنى المراتب ، ثم الكلام بعده لأنه عندهم العلم النظري الذي يليق بالعامة ، لأن المتكلم يقول : إنه ينصسر العقيدة الشرعية بالأدلة القطعية والأدلة العقلية فهي عقيدة مبرهنة .

وهؤلاء يعتقدون أن ما أخبرت به الرسل هو للعامة ، وأما الحقيقة التي لا يعلمها إلا الخواص فأمر باطن لا يعرف من مفهوم خطاب الرسل ، فلهذا جعلوا المتكلم بعد الفقيه إلى فوق ، وجعلوا هذا الاعتقاد على وجهين : فالاعتقاد المجرد للعامة، والاعتقاد المقرون بحججه للخاصة ، ثم بعد ذلك المتفلسف لأنه عندهم دخل من النظريات الباطنة التي لم تظهرها الرسل بل أشارت إليها ورمزت ، وبعد ذلك الصوفي لأنه عندهم جمع بين النظر وبين التأله الباطن فصار العلم له شهودا ، ثم بعد ذلك المحقق على أصلهم وهو الذي شهد أن الموجود واحد ، وهو الذي انتهى إلى الغاية . ويدّعون أن هذا هو لباب ما جاءت به الأنبياء ، وما كان عليه الفلاسفة

القدماء ، ولهذا يقول ابن سبعين في أول « الإجابة » : « إني عزمت على إفشاء سر الحكمة التي رمز إليها هرامس الدهور الأولية وبيان العلم اللذي رامت إفادته الهداية النبوية » .

وهو وابن عربي وأمثالهما في ترتيب دعوتهم من جنس ملاحدة الشيعة الباطنية، فإن عقيدتهم في الابتداء عقيدة الشيعة ثم ينقلون المستجيب لهم إلى الرفض، ثم ينقلونه إلى ترك الأعسمال، ثم ينقلونه إلى الانسلاخ من خصوص الإسلام، ثم إلى الانسلاخ من الملل ، إلى أن يصل إلى البلاغ الأكبر ، والناموس الأعظم عندهم فيصير معطلاً محضاً ، حتى يقولوا : ليس بيننا وبين الفلاسفة خلاف إلا في إثبات الوجود ، يعنون المبدع للعالم ، فلو تركسته الفلاسفة لم يبق بيننا وبينهم خلاف .

وهذا في الحقيقة هو منتهى دعوة أولئك الملاحدة .

وقوًى ضلالهم أمورٌ، منها: اعتقادهم أن لما جاءت به الرسل باطنًا يناقض ظاهره، ومن أسباب ذلك ما حصل لهم من الحيرة والأضطراب في فهم ما جاءت به الرسل.

ومنها: أنهم رأوا الطريق التي سلكها المتكلمون لا تفيد علماً بل هي إما سفسطة وجدل بالباطل عند من عرفه ، وإما جدل يفيد المغالبة عند من لم يعرف حقيقته، وذلك أن هولاء سلكوا في الكلام طريقة صاحب «الإرشاد» ونحوه ، وهي مأخوذة في الأصل عن المعتزلة نفاة الصفات، وعليها بنى هؤلاء وهؤلاء أصل دينهم ، وجعلوا صحة دين الإسلام موقوفاً عليها ، وذلك أنه موقوف على الإيمان بالرسول ، والإيمان به موقوف على معرفة المُرسِل ، وزعموا أن المُرسِل لا يُعرف إلا بها .

# طريقة المتكلمين في إثبات الصانع :

قالوا: « لأنه لا يُعرف إلا بالنظر والاستدلال المفضي إلى العلم بإثبات الصانع» قالوا: « ولا طريق إلى ذلك إلا بإثبات حدوث العالم ، ثم قالوا: « ولا طريق إلى ذلك إلا بإثبات حدوث الأجسام» ، قالوا: « ولا دليل على ذلك إلا الاستدلال بالأعراض ، أو ببعض الأعراض ، كالحركة والسكون أو الاجتماع والافتراق ، وهي

الأكران ، فيإن الجسم لا يخلو منها وهي حيادثة ، وما لا يخلو عين الحوادث فيهو حادث ، قالوا : ( وهذا الأصل يشتمل على أربعة مقامات : إثبات الأعراض ، ثم إثبات حدوثها ، ثم إثبات استلزام الجسم لها ، أو أنه لا يخلو منها ، ثم إبطال حوادث لا أول لها ، وحينئذ فيلزم حدوث الجسم ، فيلزم حدوث العالم؛ لائه أجسام وأعراض، فيلزم إثبات الصانع؛ لأن المحددث لا بد له من محدث » .

### ذم السلف لمذه الطريقة :

وهذه الطريقة هي أساس الكلام الذي اشتهر ذم السلف والأثمة له ، ولأجلها قالوا بأن السقرآن مخلوق ، وأن الله لا يُرى في الآخرة ، وأنه ليس فسوق العرش ، وأنكروا الصفات .

والذامون لها نوعان : منهم من يذمها؛ لانها بدعة في الإسلام ، فإنا نعلم أن النبي على النبي على النبي وغيرهم عمن لا يفصح ببطلانها .

ومنهم من ذمها لأنها مشتملة على مقامات باطلة لا تُحصّل لمقصود بل تناقضه، وهذا قول أثمة الحديث وجمهور السلف .

#### نقد الفااسفة لما :

فجاء هؤلاء المتفلسفة لما رأوا هذه عمدة هؤلاء المتكلمين في إثبات حدوث العالم وإثبات الصانع ، وتفطنوا لموضع المنع فيها ، وهو قولهم : يمتنع دوام الحوادث . قالوا : هذه الطريقة تستلزم كون الصانع كان معطّلا عن الكلام والفعل دائمًا إلى أن أحدث كلامًا وفعلاً بلا سبب أصلاً . قالوا : وهذا مما يُعلم بطلانه بصريع العقل ، قالوا : وليس معكم من نصوص الأنبياء ما يوافق هذا ، وأما إخبار الله أنه خلق السموات والأرض في ستة أيام ، فهذا يدل على أنه خلقها من مادة قبل ذلك كما أخبر أنه : ﴿اسْتُوَى إِلَى السَّمَاءِ وَهِي دُخَانٌ فَقَالَ لَهَا وَللأَرْضِ اثْتِياً طَوْعًا أَوْ كُرْهًا قَالَتَا أَتَيْهَا طَانعين السَّمَاء وَهِي دُخَانٌ فَقَالَ لَهَا وَللأَرْضِ اثْتِيا طَوْعًا أَوْ كُرْهًا قَالَتَا أَتَيْها طَانعين الله الله ، قالوا : وهذا

النص وإن كان يناقض قولنا بقدم العالم فليس فيه ما يدل على قولكم بتعطيل الصانع عن الصنع ، وحينتذ فنحن نقول في هذا النص وأمثاله من نصوص المبدأ والمعاد ما نقوله نحن وأنتم في نصوص الصفات .

ثم من هؤلاء من سلك طريق التأويل كما فعل ذلك من فعله من القرامطة ، كالنعمان قاضيهم صاحب كتاب « أساس التأويل » ، وكأبي يعقوب السجستاني صاحب « الأقاليد الملكوتية » وكتاب « الافتخار » ، وأمثالهما وألقى هؤلاء جلباب الحياء وكابروا الناس وباهتوهم حتى ادّعوا أن الصلاة معرفة أسرارهم أو موالاة أثمتهم ، والصوم كتمان أسرارهم ، والحج زيارة شيوخهم ، وهذا يسبوحون به إذا انفردوا بإخوانهم .

وأما الذين سكنوا بين المسلمين كالفارابي وابن سينا وأمثالهما فما أمكنهم أن يقولوا مشل هذا وعلموا أنه مما يظهر بطلانه ، فقالوا : إن الرسل إنما خاطبت الناس بما يخيل إليهم أموراً يتتفعون باعتقادها في الإيمان بالله واليوم الآخر ، وإن كان ما يعتقدون من تلك الأمور باطلاً لا يطابق الحقيقة في نفسه ، والخطاب الدال على ذلك كذب في الحقيقة عندهم ، لكنه يسوغ الكذب الذي لا يصلح به الناس ، ومن خاشى منهم على إطلاق الكذب على ذلك فعنده أنه من باب تورية العقلاء الذين يورون لمصلحة أتباعهم .

فكان ما سلكه أولئك المتكلمون في العقليات الفاسدة والتأويلات الحائدة هي التي أخرجت هؤلاء إلى غاية الإلحاد ونهاية التكذيب للمرسلين وفساد العقل والدين.

وأخذ ابن سينا وأمثاله ينقضون الطريقة التي سلكها أولئك في حدوث العالم وإثبات الصانع ، إذ كان مدارها على امتناع تسلسل الحوادث وأن حكم الجميع حكم الواحد ، فأبو الحسين البصري من حذًاق هؤلاء يجعلون أصل الدين مبنيًا على أنه إذا كان كل واحد من الحوادث كائنًا بعد أن لم يكن فالجميع كذلك ، كما أنه إذا كان كل واحد من الزنج أسود فالجميع كذلك .

وأبو المعالي وأمثىاله يقولون : إثبات الحدوث ونفي الفسعل في الأزل جمع بين النقيضين .

#### نقد أمُل السنة والغلاسفة لطريقة المتكلمين:

فقال لهم المنازعون أتباع الأنبياء وأتباع الفلاسفة : الفرق بين النوع والشخص معلوم ، والمنتفي وجود حادث معين في الأول بحيث يكون حادثًا قديمًا ، أو وجود مجسموع الحوادث في الأول بحيث تكون كل الحوادث قديمة ، وأما دوام الحوادث شيئًا بعد شيء كسما هي دائمة شيئًا بعد شيء في المستقبل ، فليس في العقل ما يحيل هذا ، ولا يمكن الفرق بين الماضي والمستقبل بفرق مؤثر في مناط الحكم ، وليس كل مجموع يسوصف بما يُوصف به أفراده ، بل قد يوصف بذلك إذا لم يستفد بالاجتماع حكمًا آخر ، وقد لا يوصف بذلك إذا حصل له بالاجتماع حكم آخر ، فالأول كاجتماع الموجودات والمعدومات والممكنات والممتنعات ، فإنه لا يخرجها هن حكم هذه الصفات . والثاني : كاجتماع أجزاء الخط والسطح والجسم والطويل والبيت والإنسان والدائم والعشرة والألف ونحو ذلك ، فإنه إذا اجتمعت هذه الأجزاء حصل باجتماعهما حكم لا توصف به الأجزاء .

والمقصود هنا التنبيه على مبدأ ضلال هؤلاء الملاحدة ، وأن من جملته تقصير من جادلهم عن نصر الحق ، ودخوله في نوع من الباطل : إما في باطل وافقوه عليه وجعلوه حجة لهم عليه في مكان آخر ، كنفي الصفات ، وإما من باطل نازعوه فيه وبينوا بطلانه ، كترجيح أحد المتماثلين بلا مرجّح ، وإما تقصيره في الحق : تارة يقصر في معرفة ما جاءت به الرسل ، وتارة يقصر في إقامة الحجة على منازعه ، فتقصيره في تصور الحق وبيان الحجة على التصديق به مما ملط أولئك الملحدين .

#### طريقة ملاحدة الغلاسغة وأهل الوحدة أضعف من وجوه :

لكن بكل حال حجة الملاحدة أدحض وقولهم أضعف ، فإنهم أنكروا على هؤلاء إحداث حوادث بدون سبب حادث من قادر مختار لئلا يلزم الترجيح بلا مرجح والحدوث بلا سبب ، وأنكروا عليهم كونهم عطلوا الحوادث عن محدث لها ، بل عطلوا العالم عن الصانع ، فإنهم لم يثبتوا إلا وجوداً مطلقاً مجرداً لا يكون إلا في الأذهان لا في الأعيان ، وجعلوا الحوادث تحدث بلا فاعل يوجب حدوثها ، وغايتهم أنهم يجعلون الفلك حيوانا، يحدث تصوره وإرادته وحركاته ، وذلك هو سبب

حدوث الحوادث ، والرب تعالى لم يُحدث شيئًا من ذلك .

لكنهم يقولون: هو علة تامة في الأول للعالم بما فيه من الأجناس المختلفة والأمور الحادثة، مع العلم الضروري بعد التصور التام أن الواحد البسيط الذي قدروه لا يوجد إلا في الذهن ولا يصدر عنه شيء، فإن الواحد البسيط من كل وجه الذي لا صفة له ولا قدرة ولا فعل لا يُعقل وجوده في الخارج، ولا يُعقل أنه يوجد عنه شيء : لا واحد ولا غير واحد، ولا يوجد في العالم أثر إلا عن سببين لا عن واحد، مع أن الواحد الموجود في العالم إذا قُدر مقدر أثر عنه كالسخونة والبرودة، فهو واحد له صفة وقدر وفعل يقوم به، وأما الواحد الذي قدروه فإنما هو شيء يقدره الذهن كما يقدر وجود خالقين وتسلسل المؤثرات، وكما يقدر رفع النقيضين مثل كونه موجودًا معدومًا، وحما يُقدر عالم عدومًا، أو جمع النقيضين مثل كونه موجودًا معدومًا، وكما يُقدر عالم بلا علم وقادر بلا قدرة أو يُقدر أن العلم هو العالم، والقدرة هي القادر، أو يقدر ترجيح أحد المتماثلين بلا مرجّح، أو يقدر حدوث الحوادث بلا محدث، ووجود الممكنات التي تفتقر إلى واجب بلا واجب، وأمثال ذلك مما يقدره الذهن مع أنه ممتنع.

ووجه ثالث: أن الواحد البسيط الذي فرضوه إذا قُدَّر وجوده في الخارج امتنع صدو المختلفات عنه بوسط أو غير وسط ، سواء قيل: إن الصادر الأول عنه واحدٌ له ثلاث جهات ، أو قيل غير ذلك ، فإن كل ما يقدّرونه يستلزم صدور الأنواع المختلفة عن الواحد البسيط ، وإن شئت قلت : صدور الكثرة عن الوحدة ، فالجمع بين صدور الكثرة عنه وكونه واحدًا بسيطًا لا يصدر عنه إلا واحدٌ جمع بين المتناقضين .

وإذا قيل: إن الكشرة حصلت في الصادر الأول كان القول فيها كالقول في الكثرة الصادرة عن المعلول الأول، إن كانت أصور وجودية لزم أن يصدر عن الواحد البسيط الذي لا يصدر عنه إلا واحد أكثر من واحد، وإن كانت عدمية لزم أن يصدر عن الواحد البسيط الموصوف بالسلوب أمور موجودة مختلفة، فقولهم: الواحد لا يصدر عنه إلا واحد مع صدور هذه المختلفات عن المبدع يقتضي انتفاء ما ذكروه من الوحدة أو انتفاء كون المختلفات صدرت عنه بوسط أو بغير وسط، ولو لم يكن إلا الفلك الثامن ذو الكواكب الكثيرة فإنه ليس فوقه من العلل المختلفة ما يـوجب كثرة

ووجه رابع: وهو أنه إذا كان علة تامة أزلية لزم مقارنة معلوله له وكل ما سواه معلول له ، فيلزم أن لا يكون في الوجود حادث ، أو أن لا يكون للحوادث محدث ، وكلاهما معلوم الفساد بالضرورة .

وإن قيل : تخلف عنه بعض الحوادث لوقوفه على حادث قبله .

قيل: والقول في الحادث الأول كالقول في الثاني ، يمتنع إذا كان علة موجبًا بذاته أن يتخلف عنه شيء ، أو أن يكون اقتضاؤه موقوفًا على حدوث حادث إلا إذا كان هناك غيره ، كما يقولون في العقل الفعال: إنه عام الفيض لكن فيضه متوقف على استعداد القوابل ، وهذا ممتنع ممن صدر عنه كل شيء ولا يوقف إبداعه على غير ذاته أصلاً ، فإن هذا لا يجوز أن يتراخى عنه شيء من فيضه ، وإن تراخى عنه شيء من فيضه لم تكن نفس ذاته هي الموجبة لفيضه ، بل لا بد من آخر ينضم إليها .

وإذا قيل: ذاته تحدث شيئًا بعد شيء، فإنه لا يمكن إحداث المحدثات جميعًا.

قيل: فهذا ينقض قولكم لأن من أحدث شيئًا بعد شيء لم يكن موجبًا بذاته في الأول لشيء ، بل يكون كلما صدر عنه حادث وإن كانت أفعاله دائمة شيئًا بعد شيء فليس فيها واحد قديم ، وكذلك مفعولاته بطريق الأولى ، فإن المفعول تابع للفعل ، فلا يكون في أفعاله ولا مفعولاته شيء قديم وإن كانت دائمة لم تزل ، فإن دوام النوع وقدمه ليس مستلزمًا قدم شيء من الأعيان ، بل ذلك مناقض لقدم شيء منها ، إذ لو كان فيها واحد قديم لكان ذلك الفعل المعين هو القديم ، ولم تكن الأفعال المتوالية هي القديم . والشيء الذي من شأنه أن يكون متواليًا متعاقبًا كالحركة والصوت يمتنع قدم شيء من أجزائه ودوام شيء من أجزائه وبقاء شيء من أجزائه .

وأيضًا فقولهم باطل على تقدير النقيضين ، فيلزم بطلانه في نفس الأمر . وذلك أنه إما أن يمكن دوام الحوادث ، وهو قولهم بوجود حوادث لا أول لها ، وإما أن لا يمكن ، فإن لم يمكن كسما يقوله كشير من أهل المكلام لزم أن يكون لجنس

الحوادث أول ، ولزم أن ما لا يخلو عن الحوادث أن يكون حادثًا ، فيلزم حدوث العالم ، وإن أمكن دوام الحوادث أمكن أن يكون هذا العالم الذي خلقه الله في ستة أيام مسبوقًا بحوادث قبله ، فلا يجوز القول بقدمه .

وأيضًا فإذا أمكن دوام الحوادث لزم دوام إحداث المحدث لها ، وأن يكون محدثًا لها شيئًا بعد شيء ، والعلة التامة الأزلية التي يقارنها معلولها لا يفعل شيئًا بعد شيء ، فإن ذلك يناقض مقارنة معلولها لها .

وأيضًا فالأثر إما أن يجب مقارنته للمؤثر التام المستجمع لجميع شروط التأثير ، وإما أن يجوز تراخيه عنه ، فإن جاز تراخيه عنه أمكن كون المؤثر التام ثابتًا في الأزل، والعالم حادث عنه بعد ذلك ، وهذا يبطل أصل حجبتهم ، ثم هذا يستلزم التسرجيح بلا مرجح والحدوث بلا سبب ، فإنه إذا كان المؤثر حال أن يفعل وقبل أن يفعل على السواء من غير اختصاص إحدى الحالتين بوجه من الوجوه كانت الحالات سواء ، وحيتئذ فكونه يفعل في أحدهما ولا يفعل في الآخر ترجيح للفعل بلا مرجح ، وهذا ممتنع في بديهة العقل ، وهو يسد باب إثبات الواجب القديم الخالق .

وإن وجب مقارنة الأثر للمؤثر التام لزم من ذلك أن يكون كل ما حدث في الوجود لم يحصل مؤثره التام إلا مقارنًا له ، وحينتذ يكون المؤثر التام صار مؤثرًا بعد أن لم يكن ، ويكون الأثر مفتقرًا إلى مؤثر تام مقارن له ، والتسلسل عتنع في أصل كون المؤثر مؤثراً وتمام كونه مؤثراً كما تقدم ، فإنه إذا كان لا يوجد تمام المؤثر في هذا حستى يوجد تمام المؤثر فسي هذا المؤثر ، ولا يوجد تمام المؤثـر في هذا حتى يوجــد تمام المؤثر في هذا ، لزم أن لا يوجد شيء من تمام المؤثرات ، كما إذا قيل : لا يوجد هذا المؤثر حتى يوجد هذا المؤثر ، فإن هذا غايته تقدير أمور معدومة متعاقبة ، وتعاقب المعدومات وكثرتها ، وتقدير عدم تناهيهًا لا يقتضي أن يكون فيها شيء موجود ، وإذا كان كذلك فلا بد أن ينتهي إلى من هو مؤثر بنفسه ، لا يتوقف تأثيره على غيره، وإن جاز أن يصير مؤثرًا لهذا بعد أن يصير مؤثرًا لهذا إذا كان لا يفتقر في ذلك إلى غيره ، وحيتُ فيكون المؤثر التمام لكل المحدث عند وجود ذلك المحدث ، وإذا كان بنفسه صار مؤثرًا تامًّا فيها ، ويمتنع أن يكون مؤثرًا تامًّا إلا عند وجود الأثر المحدث ، امتنع أن يكون لشيء من المحدثات مؤثر تام في الأزل . وإذا كان العالم لا يخلو عن الحسوادث ، والمؤثر التام لا يكون لشيء من الحوادث في الأزل ، امتنع أن يكون للعالم مؤثر تام في الأزل ، فإن وجود الملزوم بدون اللازم محال ، وليس الأزل وقتاً محدودا ، بل هو عبارة عن الدوام الماضي الذي لا ابتداء له ، الذي لم يسبق بعدم ، الذي مازال ، وإذا استنع أن يكون تمام التأثير لشيء من الحوادث ، أو ملزوم الحوادث ، أزليًا ، امتنع أن يكون شيء من الحوادث أزليًا ، وقد بسط الكلام على هذا في غير هذا الموضع .

### خلاصة ما سبق :

والمقصود هنا التنبيه على أصل أقوال هؤلاء أهل الوحدة الذين يدّعون التحقيق، وأنهم تعدوا مراتب الأمم كلهم ، حستى الأنبياء وغيرهم ، كابن عربيّ وابن سبعين وأمثالهما .

### الكلام على ابن عربي وابن سبعين :

وكان ابن سبعين أحذق بالفلسفة ، وابن عربي أحذق بالتصوف ، وأظهر انتسابًا إلى الإسلام ، ولهذا كان منتهى ابن عربي دعواه أنه كان خاتم الأولياء ، وأن خاتم الأولياء أعلم بالله من خاتم الأنبياء ، وأن الأنبياء يستفيدون منه العلم بالله ، فراعى كون النبي عليه خاتم النبيين في الصورة وإن كان في الحقيقة قد ادّعى ما هو أعظم من مرتبة خاتم النبيين .

وأما ابن سبعين فعلم أن هذه منافقة ظاهرة الفساد لا تخفى إلا على أجهل الناس ، فكان يقول : لقد زرب ابن آمنة حيث قال : لا نبيّ بعدي . وكان يطمع أن يصير نبيًا ، وذكروا أنه جدّ غار حراء لينزل عليه فيه الوحي ، كما يجيء بعض الناس يجدد بعض معابد المشايخ ليُفتح عليه كما فتح عليه .

وكل من هذين في كثير من كلامه يعظم النبي ﷺ تعظيماً بليغاً ، لكن قد تكون أحوالهم مختلفة ، وقد يكون ذلك نفاقاً ، وقد يكونون معظميه على ما سواه ومعظمي انفسهم عليه ، كما كان ابن هود لما سلك هذه السبيل وأراد أن يظهر بامر أعظم مما ظهرت به الأنبياء فكان يتكلم على الأنبياء الثلاثة أصحاب الملل الذين هم موسى وعيسى ومحمد صلوات الله عليهم ، ثم جعل الرابع المنتظر أعظم من هؤلاء

الشلاثة ، ويرجمو أن يكون هو ذلك الرابع أو يصرّح بذلك ويقمول على طريقة الفلاسفة : موسى في الجسم ، وعيسى في النفس ، ومحمد في العقل ، أو يقول : سبحان الله لموسى ، والحمد لله لعيسى ، ولا إله إلا الله لمحمد ، والله أكبر لهذا الرابع المنتظر . ويقول : موسى له علم اليقين ، وعيـسى له عين اليقين ، ومحمد له حق اليقين، وهذا الرابع له حقيقة حق اليقين. والرابع هو صاحب الوجود الواجب، وهو ( الإحاطة ) عندهم .

ولهذا أمر ابن سبعين أن ينقش على قبره ﴿ صاحب نقش فص خاتم الإحاطة»، والإحاطة عندهم هي الوجود المطلق المجرد الذي لا يتقيد بقيد ، وهو الكليّ الذي لا يتقيد بإيجاب ولا إمكان ، ثم بعده الوجود الذي يصدق على الواجب والممكن ، أو الذي لا يصدق على واحد منهما ، فإن المطلق لا بشرط يصدق عليهما ، والمطلق بشرط الإطلاق لا يصدق على واحد منهما .

وكان قد اجــتمع بي حذَّاق هؤلاء لما أظهروا محنة أهل السنــة لينصروا طريقهم واستعانوا في الظاهر بمن يوافقهم على نفي الصفات : أما نفي علو الله على خلقه وصفاته الخبرية ، أو نفي الصفات مطلقًا ونفي الأفعال والكلام ونحو ذلك من مذاهب الجهمية ، فإنهم إنما يتظاهرون بقول معتزلة الأشعرية النافين للصفات الخبرية ولغيرها ، وبقول متفلسفة الأشعرية نفاة الصفات مطلقًا ، كسما أن الباطنية القرامطة إنما يتظاهرون بالتشيع .

ولهذا كـان ابن سبـعين يقول للشـيخ الجليل تقي الدين الحورانسيّ - الذي كان بمكة مجاورًا ، وكان من أهل العلم والدين ، وكان يناقض ابن سبعين ويرد عليه -قال له : إنما أنت تبغضني لأني أشعريّ . فقال : لو كنت أشعريًّا لقبلتك ، أو كما قال ، وهل أنت مسلم ؟ ، وهذا كما يقول القرمطيُّ لأهل السنة : إنما تبغضوني لأني من الشيعة ، فيقال له : لو كنت من الشيعة لأكرمناك ، وهل أنت مسلم ؟ فإنَّ ما في أقوال الشيعة من الأقوال المخالفة للسنة هي الباب الذي دخل منه القرامطة الباطنية ، وما في أقوال المتكلمين مـن المعتزلة ، ومن وافقهم من الأشـعرية ، من الأقوال التي تخالف السنة هي الباب الذي دخل منه هؤلاء الملاحدة الجهمية . وكلام الملاحدة من الشيعة وأهل الكلام مقرون بكلام مالاحدة المتفلسفة . ولهذا كان عبد الرحمن بن مهدي يقول: هما صنفان احذروهما: الرافضة والجهمية .

ولهذا انتصر هؤلاء بمن وافقهم على نفي علو الله على خلقه ، ونفي الصفات الخبرية وغير ذلك مما يخالف الكتاب والسنة مما دخل فيه من دخل من أهل الكلام الأشعرية وغيرهم ، كما ينتصر أولئك الملاحدة بالشيعة ، وكان مما سلط هؤلاء جميعًا على النفي قصور المنتسبين إلى السنة وتقصيرهم ، تارة بأن لا يعرفوا معاني نصوص الكتاب والسنة ، وتارة بأن لا يعرفوا النصوص الصحيحة من غيرها ، وتارة لا يردون ما يناقضها ويعارضها مما يسميه المعارضون لها العقليات .

ومعلوم أن العلم إنما يتم بصحة مقدماته والجواب عن معارضاته ليحصل وجود المقتضى وزوال المانع .

وقد قال الإمام أحمد - رحمه الله - : « معرفة الحديث والفقه فيه أحب إلي من حفظه » . وكثير من المنتسبين إلى السنة المصنفين فيها لا يعرفون الحديث ولا يفقهون معناه ، بل تجد الرجل الكبير منهم يصنف كتابًا في أخبار الصفات أو في إبطال تأويل أخبار الصفات ، ويذكر فيه الأحاديث الموضوعة مقرونة بالأحاديث الصحيحة المتلقاة بالقبول ، ويجعل القول في الجميع واحداً . وقد رأيت غير واحد من المصنفين في السنة على مذهب أهل الحديث من أصحاب مالك وأحمد والشافعي وغيرهم من الصوفية وأهل الحديث وأهل الكلام منهم يحتجون في أصول الدين بأحاديث لا يجوز أن يُعتمد عليها في فضائل الأعمال ، فضلاً عن مسألة فقه ، فضلاً عن أصول الدين .

والأئمة كانوا يروون ما في الباب من الأحماديث التي لم يعلم أنها كذب من المرفوع والمسند والموقوف وآثار الصحابة والتابعين ، لأن ذلك يقوي بعضه بعضًا كما تُذكر المسألة من أصول الدين ويذكر فيها مذاهب الأئمة والسلف.

فئم امور تُذكر للاعتماد ، وامور تذكر للاعتضاد ، وامور تذكر لأنها لم يعلم أنها من نوع الفساد ، ثم بعد المعرفة بالنصوص لا بد من فهم معناها .

وكثير من المنتسبين إلى السنة وغيرهم ظنوا أن التأويل الذي لا يعلمه إلا الله هو

معنى الكلام الذي أنزل القرآن لبيانه ، فصاروا يجعلون كثيرًا من القرآن كلامًا خوطب به الناس وأنزل إليهم وأمروا بتلاوته وتدبره ، وهو كلام لا يُفهم معناه ، ولا سبيل إلى معرفة مراد المتكلم به .

وقد يُحكى عن بعضهم أنه سُمِع كلامٌ لا معنى له في نفس الأمر ، كما حكى الرازي في « محصوله » عمن سماهم بحشوية ، أنهم قالوا : يجوز أن يتكلم الله بكلام ولا يعني به شيئًا ، لكن هذا القول لا أعرف به قائلاً ، بل لم يقل هذا أحد من طوائف المسلمين .

ولهذا كنا مرة في مجلس فجرت هذه المسألة ، فقلت : هذا لم يقله أحد من طوائف المسلمين ، وإن كان أحد ذكره فليس فيما ذكره حجة على إبطاله ، فقال بعض الذابين عنه : هذا قالته الكرّامية . فقلت : هذا لم يقله لا كرّامي ولا غير كرامي ، ولا أحد من أهل المذاهب الأربعة ولا غيرهم . وبتقدير أن يكون قولا ، فإنما احتج على فساده بأن هذا عبث، والعبث على الله محال . وهذه الحجة فاسدة على أصله ، لأن النزاع إنما هو في الحروف المؤلفة ، هل يجوز أن ينزّل حروفًا لا معنى لها ، والحروف عنده من المخلوقات ، وعنده يجوز أن يخلق الله كل شيء ، لأن فعله لا يتوقف على الحكمة والمصلحة ، فليس فيما ذكره حجة على بطلان هذا ، وإنما النزاع المشهور : هل يجوز أن ينزّل الله تعالى ما لا يُفهم معناه ، والرازي ممن يجوز هذا في أحد قوليه ، ووافق من قال : إن التأويل لا يعلمه إلا الله ، مع قولهم يجوز هذا في أحد قوليه ، ووافق من قال : إن التأويل لا يعلمه إلا الله ، مع قولهم يا التأويل هو المعنى .

### الكلام على التاويل:

وأصل الخطأ في هذا أن لفظ « التأويل » مجمل يُراد به ما يؤول إليه الكلام ، فتأويل الخبر نفس المخبر عنه، وتأويل أسماء الله وصفاته نفسه المقدسة بما لها من صفات الكمال، ويراد بالتفسير التأويل، وهو بيان المعنى المراد ، وإن لم نعلم كيفيته وكنهه، كما أنّا نعلم أن في الجنة خمراً ولبنًا وماءً وعسلاً وذهبًا وحريراً وغير ذلك ، وإن كنا لا نعرف كيفية ذلك ، ويُعلم أن كيفيته مخالفة لكيفيّة الموجود في الدنيا .

ويراد بلفظ التأويل: صرف اللفظ عن الاحتمال الراجع إلى الاحتمال

المرجوح ، وهذا لا يوجد الخطاب به إلا في اصطلاح المتأخرين ، وأما خطاب المصحابة والتابعين فإنما يوجد فيه الأولان ، ولهذا قال أكثرهم : إن الوقف على قوله : ﴿وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلُهُ إِلاَّ اللَّهُ ﴾ [آل عمران : ٧] بناء على أن التأويل هو ما استأثر الله بعلمه ، وهو الكيف الذي لا نعلمه نحن ، كما قال الإمام مالك : « الاستواء معلوم ، والكيف مجهول ، والإيمان به واجب ، والسؤال عنه بدعة » .

وكذلك سائر الأثمة قولهم مثل قول مالك ينفون علم الخلق بالكيف وعلمهم بالحكمة ، فلا يقولون في صفاته كيف ، ولا في افعاله لم ، لأنهم لا يعلمون كيفية صفاته ولا لمية أفعاله . وكثير من المتأخرين نفوا ثبوت ذلك في نفس الأمر ، لم ينفوا علم المخلوق به ، فالأولون يقولون : لا تجري ماهيته في مقال ، ولا تخطر كيفيته ببال . ويقولون : منع الخلق أن يتفكروا في ماهية ذاته ، كما يقول مثل ذلك أبو محمد بن أبي زيد (۱) ، والشريف أبو علي بن أبي موسى (۱) ، وأبو الفرج المقدسي ، وغيرهم .

وكلام السلف كله موافق لقول هؤلاء ، كما في كلام عبد العزيز بن الماجشون نظير مالك بالمدينة ، قال : « أما بعد فقد فهمتُ ما سألتَ عنه فيما تتابعت الجهمية ومن خلفها في صفة الرب العظيم ، الذي فاتت عظمته الوصف والتقدير ، وكلت الألسن عن تفسير صفته ، وانحسرت العقول دون معرفة قدره » إلى أن قال : « فأما الذي لا يحول ولا يزول ولم يزل وليس له مثل ، فإنه لا يعلم كيف هو إلا هو ، فكيف يعرف ؟ » .

والذين نازعوهم من المتأخرين قالوا: لا ماهية له فتجرى في مقال ، ولا كيفية له فتخطر ببال ، والنزاع موجود في أصحاب الأئمة الأربعة .

والمقصود هنا أن السلف كان أكـشرهم يقفـون عند قوله : ﴿وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلُهُ إِلاَّ

<sup>(</sup>۱) هو عبد الله بن أبي زيد عبد الرحمن النفراويّ القيروانيّ، إمام المالكية، ولد سنة ٣١٠ هـ، وتوفي سنة ٣٨٦هـ، انظر شذرات الذهب (٣/ ١٣١)

 <sup>(</sup>٢) هو : محمد بن أحسمد بن أبي موسى الهاشمي ، قاض من السيادة الحنابلة ولد ببغداد سنة ٣٤٥ هـ ، وتوفي
 منة ٤٢٨ هـ ، انظر طبقات الحنابلة (٢/ ١٨٢ - ١٨٦) .

الله ﴾ بناء على أن التأويل الذي هو الحقيقة التي استأثر الله بعلمها لا يعلمها إلا هو . وطائفة منهم كمحاهد وابن قتيبة وغيرهما قالوا : بل الراسخون يعلمون التأويل ، ومرادهم بالتأويل المعنى الثاني وهو التفسير ، فليس بين القولين تناقض في المعنى .

وأما التأويل بمعنى صرف اللفظ عن مفهومه إلى غير مفهومه فهذا لم يكن هو المراد بلفظ التأويل في كلام السلف ، اللهم إلا أنه إذا علم أن المتكلم أراد المعنى الذي يقال : إنه خلاف الظاهر ، جعلوه من التأويل الذي هو التفسير لكونه تفسيرًا للكلام وبيانًا لمراد المتكلم به ، أو جعلوه من النوع الآخر الذي هو الحقيقة الثابتة في نفس الأمر التي استأثر الله بعلمها لكونه مندرجًا في ذلك لا لكونه مخالفًا للظاهر .

وكان السلف ينكرون التأويلات التي تُخرج الكلام عن مراد الله ورسوله ، التي هي من نوع تحريف الكلم عن مواضعه ، فكانوا ينكرون التأويل الباطل الذي هو التفسير الباطل ، كما ننكر قول من فسر كلام المتكلم بخلاف مراده ، وقد ينكرون من التأويل الذي هو التفسير ما لا يُعلم صحته ، فننكر الشيء للعلم بأنه باطل أو لعدم العلم بأنه حق ، ولا ينكرون ترجمة الكلام لمن لا يحسن اللغة ، وربما أنكروا من العلم بأنه حق ، ولا ينكرون ترجمة الكلام لمن لا يحسن اللغة ، وربما أنكروا من ذلك ما لا يفهمه المستمع أو ما تضره معرفته ، كما ينكرون تحديث الناس بما تعجز عقولهم عن معرفته أو بما تضرهم معرفته ، كما قال علي – عليه السلام – : حدثوا الناس بما يعرفون ودعوا ما ينكرون ، أتحبون أن يكذب الله ورسوله؟ . وقال عبد الله البن مسعود: ما من رجل يحدّث قومًا حديثًا لا تبلغه عقولهم إلا كان فتنة لبعضهم .

وهذا قد تَحملُهُ الباطنية على مفهب النفاة المعطّلة التي بينًا فسادها ، والأمر على نقيض ذلك ، فإن قوله : اتحبون أن يكذب الله ورسوله ! دليل على أن ذلك قد قاله رسول الله ﷺ ، لم يسكت عنه .

وهذا نظير الحديث المأثور: « إن من العلم كهيئة المكنون لا يعلمه إلا أهل العلم بالله ، فإذ ذكروه لم ينكره إلا أهل الغرة بالله » ، فإن هذا الحديث وإن لم يكن ثابتًا فقد ذكره شيخ الإسلام ، وكما ذكره أبو حامد الغزالي ، وقال يحيى بن عمار وصاحبه شيخ الإسلام أبو إسماعيل الانصاري المذكور وغيرهما : إن هذا مثل أحاديث الصفات التي يضيق عنها من لم يسعها عقله . وهؤلاء يردون على من حمل

هذه الآثار على أقوال الباطنية ، كما يوجد شيء من ذلك في كلام أبي حامد وغيره ، فإنه من المعلوم بالاضطرار لمن عرف نصوص الرسول أنه جاء بالإثبات لا بالنفي ، وأن الرسل جاءوا بإثبات الصفات لله على وجه التفصيل ، مع التنزيه العام عن التعطيل والتمثيل .

وإنما جماع الشّر تفريط في حق أو تعدي إلى باطل ، وهو تقصير في السنة أو دخول في البدعة ، كترك بعض المأمور وفعل بعض المحظور ، أو تكذيب بحق وتصديق بباطل .

ولهذا عامة ما يؤتى الناس من هذين الوجهين: فالمنتسبون إلى أهل الحديث والسنة والجماعة يحصل من بعضهم ، كما ذكرت ، تفريط في معرفة النصوص أو فهم معناها أو القيام بما تستحقه من الحجة ودفع معارضها ، فهذا عجز وتفريط في الحق ، وقد يحصل منهم دخول في باطل: إما في بدعة ابتدعها أهل البدع وافقوهم عليها واحتاجوا إلى إثبات لوازمها ، وإما في بدعة ابتدعوها هم لظنهم أنها من تمام السنة ، كما أصاب الناس في مسألة كلام الله وغير ذلك من صفاته .

ومن ذلك أن أحدهم يحتج بكل ما يجده من الأدلة السمعية وإن كان ضعيف المتن والدلالة ، ويدع ما هو أقوى وأبين من الأدلة العقلية ، إما لعدم علمه بها ، وإما لنفوره عنها ، وإما لغير ذلك ، وفي مقابلة هؤلاء من المنتسبين إلى الإثبات ، بل إلى السنة والجماعة أيضًا ، من لا يعتمد في صفات الله على أخبار الله ورسوله ، بل قد عدل عن هذه الطريق وعزل الله ورسوله عن هذه الولاية ، فلا يعتمد في هذا الباب إلا على ماظنه من المعقولات ، ثم هؤلاء مضطربون في معقولاتهم أكثر من اضطراب أولئك في المنقولات ، تجدد هؤلاء يقولون : إنا نعلم بالضرورة أمراً ، والآخرون يقولون : وهولاء يقولون : العقل الصريح لا يدل إلا على ما قلناه ، والآخرون يناقضوهم في ذلك .

ثم من جمع منهم بين هذه الحجج أدّاه الأمر إلى تكافؤ الأدلة ، فسيبقى في الحيرة والوقف ، أو إلى التناقض ، وهو أن يقول هنا قولاً ويقول هنا قولاً يناقضه ، كما تجده من حال كثير من هؤلاء المستكلمين والمتفلسفة ، بل تجدد أحدهم يجمع بين

النقيضين أو بين رفع النقيضين ، والنقيضان اللذان هما الإثبات والنفي لا يجتمعان ولا يرتفعان ، بل هذا يفيد صاحبه الشك والوقف فيتردد بين الاعتقادين المتناقضين ، الإثبات والنفى ، كما يتردد بين الإرادتين المتناقضتين .

وهذا هو حال حــذّاق هؤلاء كأبي المعــالي وأبي حامد والشــهرســتانيّ والرازي والآمديّ . وأمــا ابن سيــنا وأمــاله فأعظم تناقــضًا واضطرابًا ، والمعتــزلة بين هؤلاء وهؤلاء في التناقض والاضطراب .

وسبب ذلك جـعل ما ليس بمعقـول معقولاً لاشــتباه الأمر ودقــة المسائل، وإلا فالمعقولات الصريحة لا تتناقض .

وقد اعتبرت هذا في عامة ما خاض الناس فيه من هذه الأمور ، دقيقها وجليلها، فوجدت الأمر كذلك ، ولا حول ولا قوة إلا بالله ، وقد يُشكل الشيء ويشتبه أمره في الابتداء ، فإذا حصل الاستعانة بالله واستهداؤه ودعاؤه والافتقار إليه، أو سلوك الطريق الذي أمر بسلوكها هدى الله الذين آمنوا لما اختلفوا فيه من الحق بإذنه، والله يهدي من يشاء إلى صراط مستقيم .

ولم يكن في سلف الأمة وأثمتها من يرد أدلة الكتاب ولا السنة على شيء من مسائل الصفات ولا غيرها ، بل ينكرون على أهل الكلام الذين يعدلون عمّا دل عليه الكتاب والسنة إلى ما يناقض ذلك ، ولا كانوا ينكرون المعقولات الصحيحة أصلاً ولا يدفعونها ، بل يحتجون بالمعقولات الصريحة كما أرشد إليها القرآن ودل عليها ، فعامة المطالب الإلهية قد دل القرآن عليها بالأدلة العقلية والبراهين اليقينية ، كسما قد بسط الكلام فيه في غير هذا الموضع .

ولكن طائفة من أهل الكلام والفلسفة ظنوا أن دلائل القرآن إنما هي مجرد أخباره ، فيتوقف على العلم بصدق المخبر ، وهذا من بعض ما فيه من الأدلة ، ولكن فيه الإرشاد والبيان للأدلة التي يُعلم بالعقل دلالتها على المطلوب ، فهي أدلة شرعية عقلية ، وغالب ما في القرآن من هذا الباب ، ولكن هذا ليس موضع بسط ذلك ، ولكن المقصود هنا التنبيه على حال هؤلاء أهل الإحاطة القائلين بالوجود المطلق .

#### الرد على أهل الإحاطة القائلين بالوجود المطلق:

ولما اجتمع بي بعض حدّاقهم وعنده أن هذا المذهب هو غاية التحقيق الذي ينتهي إليه الأكملون من الخلق ، ولا يفهمه إلا خواصهم ، وذكر أن الإحاطة هو الوجود المطلق ، قلت له : فأنتم تثبتون أمركم على القوانين المنطقية ، ومن المعروف في قوانين المنطق أن المطلق لا يوجد في الخارج مطلقاً ؛ بـل لا يوجد إلا معينًا ، فلا يكون الوجود المطلق موجوداً في الخارج ، فبهت ثم أخذ يفتش لعله يظفر بجواب ، فقال : نستثني الوجود المطلق من الكليات . فقلت له : غُلبت ، وضحكت لظهور فساد كلامه .

وذلك أن القانون المذكور لو فُرَق فيه بين مطلق ومطلق لفسد القانون ، ولأن هذا فرق بمجرد الدعوى والتحكم ، ولأن ما في القانون صحيح في نفسه وإن لم يقولوه ، وهو يعم كل مطلق ، فإنا نعلم بالضرورة أن الخارج لا يكون فيه مطلق كلي أصلا ، أما المطلق بشرط الإطلاق مثل الإنسان المسلوب عنه جميع القيود الذي ليس هو واحداً ولا كثيراً ، ولا موجوداً ولا معدوماً ، ولا كليًا ولا جزئيًا فهذا لا يكون في الخارج إلا إنسان موجود ، ولا بد أن يكون واحداً أو متعدداً ، ولا بد أن يكون معيناً جزئيًا .

وإذا قيل: إن هذا في الذهن، فالمراد به أن الذهن يقدره ويفرضه، وإلا فكونه في الذهن تقييد فيه ، لكن الذهن يفرض أموراً ممتنعة لا يمكن ثبوتها في الخارج، والمطلق من هذه الممتنعات سواء كان إنسانًا أو حيوانًا أو وجوداً أو غير ذلك، بل الوجود المطلق بشرط الإطلاق أشد امتناعًا في الخارج، فإنه يمتنع أن يكون وجوداً لا قائمًا بنفسه ولا بغيره، ولا قديمًا ولا محدثًا، ولا جوهراً ولا عرضًا، ولا واجبًا ولا ممكنًا، ومعلوم أن هذا لا يُتصور وجوده في الخارج.

### الرد على ابن سينا في قوله: إن واجب الوجود هو المطلق بشرط الإطلاق:

وابن سينما وأتباعه لما ادّعموا أن واجب الوجود هو المطلق بمشرط الإطلاق لم يمكنهم أن يجمعلوه مطلقًا عن الأمور السلبمية والإضافية ، بل قالموا : وجود مقميد بسلوب وإضافات ، لكنه ليس مقميدًا بقيود ثبوتية ، وقد يُعمبر عن قولهم بأنه الوجود

المقيَّد بكونه غير عارض لشيء من الماهيات . وهذا تعبير الرازي وغيره عنه ، لكن هذا التعبير مبنيّ على أن وجود غيره عارض لماهيته ، وهو مبنيّ على أن مهية الشيء في الخارج ثابتة بدون الشيء الموجـود في الخارج . وهذا أصل باطل لهم ، فإذا عُبّر عنه بهذه العبارة لـم يفهم كل أحد معناه ، وأما إذا عُبر عنه بالعبارة التي يعلمون هم أنها تدل على مذهبم بلا نزاع انكشف مذهبهم .

وإذا قالوا : هو الوجود المقيد بقيود سلبية ، كان في هذا أنواع من الضلال :

منها : أنهم لم يجعلوه مطلقًا ، فإن كونه مقيدًا بقيد سلبي أو إضافيّ نوع تقييد فيه ، وهذا القيد لم يجعله أحق بالوجود بل جعله أحق بالعدم ، ومعلوم أن الوجود الواجب أحق بالوجود من الوجود الممكن ، فكيف يكون أحق بالعدم من الممكن؟!.

وذلك أنهم يقسمون الكليّ ثلاثة أقسام : طبيعيّ ، ومنطقيّ ، وعقليّ . فالأول: هو المطلق لا بشرط أصلاً ، كما إذا أخذ الإنسان مجردًا والجسم مجردًا ولم يُقيد بقيد ثبوتيّ ولا سلبيّ ، فلا يقال : واحــد ولا كثير ، ولا موجود ولا معدوم ، ولا غير ذلك من القيود .

والثاني : وصف هذا بكونه عامًّا كليًّا ونحو ذلك ، فهذا هو المنطقيّ .

والثالث : مـجموع الأمرين ، وهو ذلك الكليّ مع اتصافه بكونه عامًّا كليًّا ، فهذا هو العقليُّ .

وهذان لا يوجـدان إلا في الذهن باتـفاقـهـم ؛ إلا على رأي من يقــول بالمثل الأفلاطونية.

وأما الأول فيقولون : إنه يوجد في الخيارج ، ولكن التحقيق أنه لا يوجد كليًّا، ولا يوجد إلا معـينًا ، والتعيين لا ينافيـه ، فإنه يصدق على المعـيّن وعلى غير المعين ، وعلى الذهنيّ والخارجيّ ، فهو يفيد وجوده في الخارج جزئيًّا .

وإنما يفيد كونه كليًّا فإنما ينتصوره الذهن وينقدره وهو كليّ لشموله جزئياته وعمومـه لها ، كما يقـال في اللفظ : إنه عام لعمـومه لأفراده ، وإلا فهو فـي نفسه شيء معيّن قائم بمحل معين ، فهو جـزئيّ باعتبار ذاته ، كما أن اللفظ العام الكليّ هو باعتبار نفسه ومحله لفظ خاص معين ، وبسهذا التفريق يزول ما يعرض من الشبهة في هذا المكان للرازى وأمثاله .

والمقصود هذا أن المطلق بشرط الإطلاق عن القيود الثبوتية والعدمية لا وجود له إلا في الذهن ، والمجوزون للمثل الأف لاطونية – مع أن قولهم في اسد – في إنهم لا يقولون : إن الماهيات الكليات مجردة عن كل قيد ، بل يقولون : هي موجودة لا معدومة ولكنها مجردة عن الأعيان المحسوسة، وقول هؤلاء معلوم الفساد عند جماهير العقلاء، فكيف بإثبات أمر مطلق مجرد عن كل قيد سلبي وثبوتي ؟ ! ثم من المعلوم أن المقيد بالقيود السلبية دون الثبوتية أولى بالعدم عن المقيد بسلب النقيضين، فإن المقيد بسلب النقيضين ليس امتناع العدم أحق به من امتناع الوجود ، بل هو ممتنع الوجود كما هو ممتنع العدم ، فلا يُقال هو موجود ولا يقال هو معدوم .

وأما المقيّد بالقيود السلبية فالعدم أحق به من الوجود، فإنه معدوم ليس بموجود، وهو يفيد كونه معدومًا ممتنع الوجود ليس ممتنع العدم، بل هو واجب العدم ممتنع الوجود، ومعلوم أن هذا أعظم مناقضة للوجود، فضلاً عن الوجود الواجب مما هو يقال فيه إنه ممتنع الوجود وممتنع العدم، فإن هذا يناقض الوجود كما يناقض العدم، وذاك يناقض العدم دون الوجود، وما ناقض الشيء دون نقيضه فهو أعظم مناقضة مما ناقضة وناقض نقيضه، فعدوك وعدو عدوك أقل من مدوك من عدوك الذي ليس بعدو عدوك، فإن هذا يضسر من كل وجه، وذاك يضر من وجه وينفع من وجه

ولهذا كان قول من لم يصف الرب إلا بالصفات السلبية أعظم مناقضة لموجوده عن لم يصفه لا بالسلبيات ولا بالثبرتيات ، فقول هؤلاء المتفلسفة كابن سينا وأمثاله ، الذين يجعلونه مقيدًا بالأمور السلبية والإضافة دون الثبوتية أبلغ في التعطيل عمن يقول لا يقيد لا بأمور سلبية ولا ثبوتية ، فإذا قالوا : هو الوجود المقيد بالسلب العام بحيث يسلبون عنه كل أمر ثبوتي ، فقد جمعوا بين النقيضين ، فحقيقة قولهم : هو موجود ليس بموجود ، هو واجب الوجود ممتنع الوجود . وأولئك إذا قالوا : ليس بموجود ولا معدوم ، فقد رفعوا النقيضين ، ولكن أولئك يرفعون الأمور المتناقضة جميعها من الجانبين ، فيقولون : لا حي ولا مسيت ، ولا عالم ولا جاهل، وهؤلاء لا يرفعون

جميع الأمور الشبوتية ، ولا يثبتون إلا وجوداً مجسرداً مسلوباً عنه كل امر ثبوتي ، لا يثبتون من الأمور الثبوتية بقسدر ما ينفونه من الأمور العدمية ، فكانوا ادخل في العدم من هذا الوجه ، وإن كانوا يتناقضون إذا قالوا : معقول وعاقل وعقل، ولذيذ وملتذ ولذة ، وعاشق ومعشوق وعشق ، فإنهم يثبتون معاني متعددة وجودية ، ثم يجعلونها الموراً عدمية .

ومنها: أنه إذا كان مقيدًا بقيد سلبي أو إضافي كان مشاركًا السلبية لا تميز بين مشتركين سواء سُمِّي فصلاً أو خاصة ، بل متى كان المصيّر بين المشتركين في الوجود أمراً سلبيًا فلا يتضمن ثبوتًا ، فلم يحصل به تمييز ، فهم مضطرون إلى أحد أمرين : إما رفع الامتياز بالكلية فيبقى وجودًا مطلقًا لا يمتاز لا بثبوت ولا عدم ، فلا تبقى له حقيقة ، وأما التمييز بأمور ثبوتية ، فتبين أنه لا بد من حقيقة تخصه ليست هي الوجود المطلق .

## عود لمناقشة أهل الإحاطة :

وأهل الإحاطة إن فسروا الوجود الإحاطيّ بالوجود المطلق المجرد عن الإثبات والنفي فهو أبلغ في التعطيل من قول ابن سينا من بعض الوجوه ، حيث كان ما ذكروه يمتنع أن يكون موجوداً أو معدوماً لرفعهم النقيضين من جميع الجهات ، وابن سينا جمع بين النقيضين من بعض الوجوه ، ورفع النقيضين من كل وجه أبلغ في النفي من رفع النقيضين من بعض الوجوه ، وقوله أبلغ في التعطيل من جهة أخرى، من جهة أن الأمور العدمية التي قيده بها أمور "كثيرة جداً ، ولم يثبت من الناحية الأخرى إلا وجوداً مجرداً لا حقيقة له ، وهذا قول الباطنية كأبي يعقوب إسحق بن أحمد السجستاني "ا صاحب « الأقاليد الملكوتية » و « الافتخار » وغيرهما ، فإنهم أعمد ناشوت والانتفاء ، وهو معلوم الفساد بالاضطرار كما تبين .

وقولهم : يستثني الوجود من الأمور المطلقة ، هو بالعكس أحرى ، فإن الوجود المطلق يعم كل شيء ، فهو أعم للأمور الموجودات كسائر الأسماء العامة ،

<sup>(</sup>۱) هو : أبو يعقوب إسحق بن أحسمد السجستانيّ ، مات في بخارى مقستولاً سنة ٣٣١ هـ ، انظر الفرق بين الفرق (ص ١٧٠) .

مثل الشيء والثابت والحق والحقيقة والماهية والذات ونحو ذلك ، فهذه أعم الكليات وأوسع المطلقات ، ف متى جور الإنسان أن يكون هذا المطلق ثابتًا في الخارج بشرط الإطلاق ، بحيث يكون وجود ذلك الوجود لا قائم بنفسه ولا قائم بغيره ، ولا قديم ولا محدث ولا واجب ولا ممكن ، ولا خالق ولا مخلوق ، ولا واحد ولا متعدد ، ولا جوهر ولا عرض ، ولا صفة ولا موصوف ، ولا ثابت ولا منتفي - كان هذا مع ما فيه من مكابرة العقل وجحد الضروريات مسوعًا تجويز مثل ذلك فيما هو أخص من الوجود ، فإن الحطر فيه أهون ، فإن ما انتفى عن المطلق العام انتفى عن المعين الحاص ، فسما انتفى عن الموجود انفى عن الموجود ، فإن ما انتفى عن الإنسان ، وليس ما انتفى عن الخاص يجب نفيه عن العب ما انتفى عن الإنسان من كونه ليس انتفى عن الخاص يجب نفيه عن الوجود مطلقًا . فإذا جور هؤلاء المخذولون في عقلهم ودينهم أن يكون الموجود ثابتًا في الخارج ، مع وصفه بهذه السلوب الجامعة عقلهم ودينهم أن يكون الموجود ثابتًا في الخارج ، مع وصفه بهذه السلوب الجامعة للمتقابلين كان تجويز ذلك فيما هو أخص من الوجود أولى وأحرى .

وقـال لي رجل من أعيـانهم: بلغنا أنـك ترد على الشيـخ عبـد الحق ، نحن نقول: إن الناس ما يفهمون كلامه ، فإن كنت تشرحه لنا وتبين فساده قبلنا وإلا فلا . فقلت له: نعم، أنا أبيّن لك مراده من كتبه كالبد والإحاطة والفقرية وغير ذلك.

فقال: عندنا الكتاب الخاص الذي يسمى « لوح الأصالة » ، وهو سر السر ، وهو الذي نطلب بيانه ، ولم أكن رأيته ، فذهب وجاء به ففسرته له حتى تبين مراده ، وكتب أسئلة سألني عنها تكلمت فيها على أصل قولهم وقول ابن عربي وابن سينا ومن ضاهى هؤلاء ، وبينت له أن أصل قولهم يرجع إلى الوجود المطلق ، ثم بينت له أن المطلق لا يكون إلا في الأذهان لا في الأعيان . وكان له فضيلة ، فلما تبين له ذلك أخذ يصنف في الرد عليهم ، وذهب إلى شيخ كبير منهم فقال له : بلغني أنك جرى بينك وبين فلان كلام . قال : نعم . قال : أي شيء قال لك ؟ قال : فقال لي : آخر أمركم ينتهي إلى الوجود المطلق . قال : جيد . قال : بأي شيء يرد ذلك؟ قال : المطلق إنما هو في الأذهان لا في الأعيان . فقال : أخرب بيوتنا وقلّع أصولنا، هذا ونحوه .

فيقال في هذا: أما المطلق لا بشرط فهو الذي يصدق على الأعيان وهو الذي يسمى الكليّ الطبيعيّ ، فإذا قيل: إنسان لا بشرط كونه واحداً ولا كشيراً ، ولا بشرط كونه موجوداً ومعدوماً فهذا يوجد في الخارج معينًا مقيداً ، ومن ظن أنه يوجد كليًّا في الخارج فقد غلط ، وإنما يوجد في الخارج جزئيًّا معينًا فهو كلي في الذهن ، وأما في الخارج فلا يوجد إلا جزئيًّا ، وسمي كليًّا كما يُسمى الاسم عامًّا ، والمعنى الذي في النفس عامًّا لشموله الأفراد الثابتة في الخارج لا لأنه في حال وجوده في الخارج يكون عامًّا أو مطلقًا فإن هذا ممتنع ، فليس في الخارج إلا ماله حقيقة تخصه لا عموم فيها ولا إطلاق .

والمنطقيون يقولون: الكليّ سواء كان جنسًا أو فيصلاً أو نوعًا أو خياصة أو عرضًا عامًّا له ثلاثة اعتبارات: طبيعيّ ، ومنطقيّ ، وعقليّ . فالطبيعيّ هو المطلق لا بشرط الذي لا تُقيد فيه الحقيقة بقيد أصلاً لا ثبوتيّ ولا سلبيّ . ثم أصحاب ( المُثل الأفلاطونية ) يـزعمون أن هذه الكليات ثابتة في الخارج دائمة أزلية بدون أعيانها ، وأرسطو وأتباعه ينكرون ذلك ويقولون: لا يوجد إلا مع الأعيان .

والتحقيق أنه ليس لها وجود في الخارج منفصل عن وجود الأعيان. ومن قال: المطلق جزء من المعين كما يقولون: الإنسان جزء من هذا الإنسان وأرادوا بذلك تركيبًا في الخارج من المطلق والمعين فهذا غلط، وإن أرادوا أن الإنسان هذا المعين في الخارج هو الذي كان كليًّا في النفس فهذا صحيح. وقولنا: هذا الإنسان، بمنزلة قولنا: الرجل العالم والحيوان الناطق، وذلك يفيد اتصاف المعين بصفتين أحدهما أنه حيوان، والأخرى أنه ناطق، والحياة والنطق صفتان قائمتان به ليسا جزأين تركب منهما في الخارج، وكذلك قولنا: هذا الإنسان، يفيد أن المعين موصوف بالإشارة إليه وبالإنسانية، وقد بُسط هذا في غير هذا الموضع.

قالوا: فهذا هو الكليّ الطبيعيّ ، والمنطقيّ هو كون هذا الكليّ يوصف بالعموم والكليّة ، والعقليّ هو ما تركّب منهما ، وهو الإنسان المقيّد بقيد كونه كليًّا ، وهذا ليس له وجود إلا في الذهن باتفاقهم ، إلا ما يُحكى عن الأفلاطونية .

ثم هذا الإنسان المقيد بكونه كليًّا لا تدخل فيـه المعينات لأنهـا ليست كليًّا ولا

يصدق على زيد وعمرو أنه إنسان كلي ، فإنه لا يصدق عليها مع كونه كليًا ، وإنما يصدق عليها مع سلب الكلية ، وإذا كانت عامة مشتركة . وقيل : إن مورد التقسيم مشترك بين الأقسام ، وقبل : إن العموم صادق على الأنواع والأشخاص ، فالعموم ليس هو الكلي الطبيعي : فإن العموم لا يكون إلا ما يتصف بالكثرة القابلة للقسمة ولعدتها ، وهذا ليس هو الطبيعي ، بل العموم هو الكلي العقلي ، وذلك متناول للأنواع والأشخاص وهو صادق عليها ، ولكن حال تناوله للأعيان لا يكون كليًا ، كما يقال : إن الكلي الطبيعي موجود في الخارج مع أنه حال وجوده في الخارج لا يكون كليًا ، ولكن ما كان مطلقًا وكليًا في الذهن لا يكون ما في الخارج ماثلاً له من كل وجه بل يكون ما في الخارج معينًا . وكذلك سائر ما في الذهن إذا قيل : إنه موجود في الخارج ، فهو موجود في الذهن بحسب ما يناسب الخارج ، كما إذا قيل : فعلت ما في نفسي وقلت ما في نفسي ، فهو في النفس : تصور له وإرادة ، وفي فعلت ما في نفسي وقلت ما في نفسي ، فهو في النفس : تصور له وإرادة ، وفي أن المتصور في الذهن إذا قيل : إنه موجود في الخارج يكون حقيقة ، هذا مماثل المناس ويعرفونه ، فلا يتصور عاقل خقيقة هذا من كل وجه ، وأن هذا كما يقال : إن هذا المحتوى مطابق لهذا اللفظ ، طفي النفظ مطابق لهذا المعنى ، والاعتقاد والتصور مطابق للحق .

ف من فهم هذا انحلت عليه شبهات تعرض في مثل هذا الوضع حتى ظن [...] (الله كالرازي أن العلم ليس هو عمل أو انطباع العلوم في العالم ، واحتج بأن ذلك يوجب أن يكون في نفس العالم بالنار نار كالنار الموجودة في الخارج [...] (الله وتصور المراد ما كانت ، ولا يخطر مثل هذا ببال عاقل يتصور ما يقول ، وكونه كليًا قد يراد به وجود شموله للأفراد فيكون عامًا ، وقد يُراد به أنه لا يمنع تصوره من وقوع الشركة فيه فيكون مطلقًا ، وهو مرادهم بكونه كليًا ، وهو مورد التقسيم بين أنواع الموجودات ، فإن مورد التقسيم مشترك بين الأقسام شامل لها متناول لها : إما على سبيل البدل وهو الإطلاق على سبيل البدل وهو الإطلاق والعموم الجمعي ، وإما على سبيل البدل وهو الإطلاق والعموم البدلي ، كقوله تعالى : ﴿فَتَحْرِيرُ رَفَّيَةٍ ﴾ [النساء : ٩٢] .

<sup>(</sup>١) بياض في الأصل بمقدار كلمة .

<sup>(</sup>٢) بياض في الأصل بمقدار كلمتين .

وطائفة من هؤلاء يقولون: إن الوجود الواجب هو هذا المطلق لا بشرط، وعلى هذا التقدير فيكون هو عين وجود الموجودات المسكنة الموجودة أو جزء من ذلك، فيكون الوجود الواجب الخالق للعالم هو نفس وجود المخلوق أو جزء من وجود المخلوق.

فـقد تبين أنـه إذا قيل : إنه وجـود مطلق فـإن عني به المطلق لا بشـرط وهو الطبيعيّ ، لزم أن لا يكون للواجب وجبود إلا وجود مسخلوقاته أو جبزء من وجود مخلوقاته ، وإن عنى به المطلق بشـرط الإطلاق امـتنع وجـوده إلا في الذهن وهو الكليِّ العقلي ، وإن عني به الوجود المقـيّد بالقيود السلبية فقط - كـما قاله ابن سينا وأتباعه - فيهمو وإن كان أخمص من المطلق لا بشرط فهمو أعم من المطلق بشرط الإطلاق عن السلب والثبوت ، وهو أعظم استناعًا منه عن الوجود في الخارج ، فإن المطلق المقيد بالشبوت أولى بالوجود من المطلق المقيد بالسلب ، والمقيد بسلب الثبوت والعدم ممتنع ، وهو أحق بالامتناع من وجه لكونه سُلب فيه النقيضان ، والمقيد بالعدم أحق بالعدم من وجه من جهة كونه مشروطًا . فيه العدم فيمتنع أن يكون موجودًا مع كونه معدومًا ، فهذا يستلزم العدم بنفسه وذاك يستلزم العدم بواسطة علمنا بأنه ممتنع ، وكل ممتنع معــدوم فذاك أحق بظهور العــدم ، وعلمنا بأنه معدوم مــانعه من أن يكون موجودًا وقد امـتنع أن يكون معدومًا كما يمتنع أن يكون موجودًا إذ كـان مقيدًا بسلب الأمرين ، والعدم قد يكون له تحقق في الخارج كما يعدم عن الإنسان كونه فرسًا ، وأما بين الوجود والعدم جميعًا فلا يتحقق في الخارج لكن إذا قيل : كل موجود مقيد بسلب جميع الحقائق كان هذا جمعًا بين النقيضين ، وهذا يناسب قول من قال : لا يوصف الرب إلا بصفة سلبية وذاك يناسب قول من قال: لا يوصف الرب لا بسلبه ولا ثبوته.

# كلام السجستاني في كتابه « الافتخار » :

وهذا الثاني قول غلاة القرامطة الباطنية ، كأبي يعقوب السجستاني صاحب «الأقاليد الملكوتية» ، وأمثاله ، وعمدتهم في ذلك نفي التشبيه، وهذا لفظه في كتاب « الافتخار » له قال : « تعالوا أيها الأمم المختلفة لنريكم ما به افتخارنا ، ونظهر عوراتكم ، ونكشف عن عيوبكم ، ولنبتدئ أولاً بالتوحيد ، فأقول : إنكم رميتمونا

بالتعطيل ، وسميتم أنفسكم موحدة ، وأنتم بما رميتمونا به أشد استحقاقًا ، وله التزامًا، ونحن بما سميتم به أنفسكم أحق منكم ، وذلك أنكم تعلمون يقينًا أنّا نقر بأن لهذا العالم مبدعًا أبدعه لا من شيء، ولا من مادة، ولا بآلة ، ولا بمعين ، ولا بمثال صورة معلومة عنده ، قد نطقت وانتشرت دعوتنا إليه ، فلما جردناه عن الصفات والإضافات، وقدَّسناه عن النعوت والسّمات ، قدحتم فينا ، وسميتمونا معطلة .

أليس التعطيل هو الإنكار الذي يؤدي قولكم في معبودكم إليه ؟! لانكم إذا أضفتم مبدعكم وخالفكم إلى أي شيء بما يُوسم به خلقه من لفظ قول أو عقد ضمير، شم يكن الموسوم به من خلقه غير مبدع ولا خالق ولا بارئ ، جار أن يكون مبدعكم وبارتكم من الوجه الذي عرفتموه بماثلاً لخلقه الذي نفيتموه أن يكون مبدعاً وخالقاً وبارئا أن يكون غير مبدع ولا خالق ولا بارئ ، وما قدم الغير عليه كان عما يتلوه معطلاً ، فأي الفريقين أحق بالتعطيل ؟! : أهل الحقائق الذين أقروا به على الرسم الذي رسموه ؟ أم أنتم قد أنكرتم ما أقررتم به ؟ فإذا كان إقراركم بتوحيدكم يؤدي إلى التعطيل ، وإقرارانا إلى الإثبات المحض ، فأي افتخار أعظم من درك الحقائق والوقوف على الطرائق ؟! »

# توضيح المصنف للشبه والرد عليمًا:

ومضمون كلامه: أنكم إذا أضفتم خالقكم ومبدعكم إلى شيء مما يوسم به خلقه من لفظ قول أو عقد ضمير ، مثل قولكم: « ذو القوة » ، و« ذو العلم » ، ونحو ذلك مما تضاف فيه الذات إلى صفاتها . فيقال : فيهي ذات علم وقدرة وحياة ونحو ذلك ، وكان الموسم بذلك الوسم غير خالق ، جار أن يكون غير مبدع ولا خالق ، لأن هذا تشبيه له بخلقه من بعض الوجوه ، وإذا أشبهه من وجه جاز عليه من ذلك الوجه ما يجوز على المخلوق ، والمخلوق يمتنع أن يكون خالقًا ، فيمتنع أن يكون الخالق خالقًا .

وهذه الشبهة تدور في كلام كثير من الناس ، والجواب عنها من وجوه :

أحدها: أنه لا يوصف بمثل ما يوصف به شيء من المخلوقات ، ولا تضاف ذاته إلى صفة تماثل صفة المخلوقين ، بل لا توصف بنفس ما يوصف به غيره ، ولا تضاف

ذاته إلى الصفة التي تُضاف إليها ذات غيره ، بل ليس في المخلوقات شيء يوصف بنفس ما يُرصف به غيره ، ولا تضاف ذاته إلى الصفة التي أضيفت إليها ذات غيره ، ولا يُوسم بنفس سمة غيره ، فالخالق أولى أن لا يكون كذلك .

نعم في المخلوقات ما يكون له مثل ، فيوصف بمثل ما يوصف به غيره ، ويُوسم بمثل ما يوسم به غيره ، وتُضاف ذاته إلى صفة مـثل الصفة التي أضيفت إليها ذات غيره .

والخالق سبحانه لا مثل له ، فيمتنع أن تكون نفس صفته صفة غيره أو مثل صفة غيره . وكذلك يقال : يمتنع أن تكون ذاته مضافة إلى الصفة التي تضاف ذات غيره إليها ، أو إلى مثلها ، أو أن يكون موسومًا بذلك .

فإذا قيل في حقه تعالى: ﴿إِنَّ اللّهَ هُوَ الرَّزَاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمَتِينُ ﴾ [الذاريات: ٥٨]، وقيل في حق وقيل في حق البقرة : ٢٥٥]، وقيل في حق المخلوق : إن له قوة وعلمًا ، لم يكنُّ هذا العلم والقوة هو هذا العلم والقوة ولا هو مثله ، بل هذا علم وقوة يختص به الرب ، وهذا علم وقوة يختص به العبد ، وإذا اتفقا في مسمّى القوة والعلم عند الإطلاق لم يستلزم ذلك أن يكون أحدهما هو عين الآخر ولا أن يكون مثله .

بل إذا قيل في الفلك : إنه شيء قائم بنفسه ، وقيل في الخشبة : إنها شيء قائم بنفسه موجود ، لم يلزم أن يكون هذا هو هذا ولا مثله ، وإذا قيل في لون السماء : إنه عرض قائم بغيره ، وقيل في طعم التفاحة : إنه عرض قائم بغيره ، لم يجب أن يكون هذا هو ذاك ولا مثله .

فاجتماع الشيئين في اسم عام ، لا يوجب أن يكون ما يتصف به أحدهما من ذلك المسمّى ، هو نفس ما يتصف به الآخر ولا مثله ، وهذه الأسماء التي يسميها بعض الناس مشككة ، وهو نوع من الأسماء المتواطئة التواطؤ العام ، وهي من الأسماء العامة التي تسميها النحاة اسم جنس ويسمي معانيها المنطقيون : الكليات .

والجواب الثاني : أن يُقال لهذا المستدل : أنت قسد قلت في أول خطبة كتابك : « الحمد لله المعبود بلا ولا ، الذي سنا مجده في صدور أوليائه يتلألأ بأنه بعد لا إله إلا المبدع ذي الجود الغفور الرحيم ». وقلت: « أشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، شهادة تنفي عنه كل إثبات مؤيسة لديه ساه وشبه بأنه مبدع الكل أحرى، لا يستنكف أحد من عبادته ، والخضوع له بربوبيته ، والتذلل لعزته وجلاله ، المتعزز بالكبرياء والجبروت ، والمنفرد بالعظمة والملكوت ، والمتوحّد بكلمة اللاهوت ، العزيز في سلطانه فلا يُغالب ، والمتكبر بقدسه عن رُويات الخواطر فلا يطالب ، الظاهر بقدرته في جميع بريّته فلا يُنكر ، والشاهد بنافذ أمره فلا يُستر ، المحتجب بتعمده عن أن يكون كمثله شيء ، إذ هو بلفظ « واسع » أي أنه بادئ لا مسبوق ، له من التنزيه أسناها ، ومن التسبيح أعلاها ، ومن التقديس أهناها ، وكلها وراء ما تحصره هُوية العقل ، ويستخرجه قواه ، والغني بتمام قدرته عن أمثال الصور والأشباح ، ومبدع القلم لتخطيط الألواح » .

فأنت في هذا الكلام تـذكر أنه ذو الجود الغـفور الرحيم ، وذكـرت أن له عزّة وكبرياء ، وعظمة وجبروتا وملكوتا ، وذكـرت أنه العزيز الظاهر بقدرته ، وغير ذلك عا فيه إثبات أسماء لله وصفات ، وخلقه يُسمون بما يشبـه هذه الأسماء والصفات ، فيقال لأحدهم : رحيم وعزيز .

وكما قبال تعالى : ﴿ لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِّنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنتُمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُم بِالْمُؤْمَنِينَ رَءُوفٌ رَحِيمٌ ﴾ [التوبة : ١٢٨] . وقال : ﴿ قَالَت الْمُواَتُ الْعَزِيْزِ الْآنَ حَصْحَصَ الْحَقُ أَنَا رَاوَدَتُهُ عَن نَفْسِهِ ﴾ [يوسف : ٥١] . وقبال : ﴿ وَلَلَهُ الْعَزْةُ وَلَرَسُولِهِ وَلَلْمُؤْمَنِينَ ﴾ [المنافقون : ٨] . وقال : ﴿ وَلَهَا عَرْشُ عَظِيمٌ ﴾ [النمل : ٣٧] . وقبال : ﴿ وَلَهَا عَرْشُ عَظِيمٌ ﴾ [النمل : ٣٧] . وقبال : ﴿ وَكَانَ وَرَاءَهُم وَكَذَلِكَ يَطْبَعُ اللّهُ عَلَىٰ كُلِّ قَلْبِ مُتَكَبِّرِ جَبَّارٍ ﴾ [غافر : ٣٥] . وقال : ﴿ وَكَانَ وَرَاءَهُم مَلْكُ ﴾ [الكهف : ٧٩] ، ونظأئر هذا متعددة .

فإذا كان المخلوق يوصف بأنه رحيم وعـزيز ، وأن له رحمة وعزة ، وأنه عظيم جبار مـتكبر ونحو ذلك ، فقد وصفـته بالصفات والإضافات ، وأضـفته إلى شيء مما يُوسم به خلقه من لفظ قول أو عقد ضمير .

وإذا كان كذلك ، فإنما أن يكون قولك متناقضًا فيبطل - وهكذا هو في نفس الأمر ، فإن قولهم متناقض في نفسه، فإنهم لابد أن يعبروا عن الله بنوع ما من

العبارات المتضمنة للمعاني، فيكون ذلك مناقضًا لما ادّعوه من التجريد والسلب العام وإما أن تقول: هذه الأمور التي أثبتها له ليست مثل ما يشبت للمخلوقين، فهذا جواب لك عما يثبته أهل الإثبات، وإن ادعيت أن اللفظ مشترك اشتراكًا لفظيًا، من غير أن يكون بين المعنيين تشابهًا أصلاً، فإن الجواب إن كان صحيحًا أجابوا بمثله، وإن كان باطلاً لم ينفعك.

الجواب الثالث: أن يُقال: هب أنه حصل بين المسلمين قدر مشترك هو فيما اتفقا عليه ، وهو المعنى العام الكليّ ، لكن هذا المعنى العام الكليّ لا يكون كليًّا إلا في الخارج، لكن ما كان لازمًا بهذا المعنى العام كان لازمًا للموصوف به، وهذا لا محظور فيه ، بل هو حق .

فإذا كان الخالق موجودًا ، والمخلوق موجودًا ، أو هذا قائم بنفسه ، وهذا قائم بنفسه ، وهذا قائم بنفسه ، أو قيل : هذا حيّ عليم رحيم ، كان القدر العام الكليّ المتفق هو مسمى الوجود والقيام بالنفس والحياة والعلم والرحمة ، أو مسمى أنه موجود قائم بنفسه حيّ عالم رحيم .

وهذا المعنى العام ليس من لوازمه ما ينفى عن الله ، بل لوازمه كلها صفات كمال يوصف الله بها ، وإنما يكون لوازمه صفة نقص إذا قيد بالعبد ، فقيل : وجود العبد وعلم العبد ورحمة العبد ، فالنقص يلزمه إذا كان مقيدًا مختصًا بالعبد ، والله منزّه عما يختص به العبد ، وأما إذا اتصف الرب به ، أو أخذ مطلقًا غير مختص بالعبد ، ففي هذين الحالين لا يلزمه شيء من النقائص أصلاً ، فتبين أن إثبات القدر العام المتفق عليه لا محظور فيه أصلاً .

الوجه الرابع: أن يُقال: إذا قيل: هـذا يشبه هذا من وجه كـذا، فيجب أن يكون حكمه حكمه من غير ذلك يكون حكمه حكمه من غير ذلك الوجه.

فالسواد إذا شارك البياض في كون كل منهما عرضاً قائماً بغيره ، لم يجب أن يشاركه من جهة كونه سواداً ، والجسم القائم بنفسه إذا شارك العرض في كون كل منهما موجوداً لم يجب أن يشاركه في خصائص الأعراض .

وكذلك إذا قلنا: إن الأجسام ليست متماثلة ، وهو أصح القبولين ، فالجسم إذا شارك الجسم في لوازم الجسمية لم يجب أن يشاركه فيما يختص به أحدهما عن الآخر ، فبإذا شاركه في كبونه يشار إليه ، أو في كونه قائمًا بنيفسه ، أو في قبول الأبعاد الثلاثة ، أو غير ذلك ، لم يجب أن يكون التراب مماثلاً للنار فيما يختص به ، ولا التفاح ممثالاً للخبز فيما يختص به .

وبهذا تظهر المغالطة في الحجة ، فإنه لما قال : إذا أضفتم مبدعكم إلى شيء مما يوسم به خلقه من لفظ قول أو عقد ضمير ، وكان الموسوم به غير مبدع ولا خالق ولا بارئ ، جاز أن يكون مبدعكم وبارئكم من الموجه الذي عرفتموه مماثلاً لحلقه الذي نفيتم أن يكون مبدعاً خالقاً أن يكون غير مبدع ولا خالق .

فإنه يقال له : قـولك من الوجه الذي عرفتمـوه مماثلاً لحلقه ، أتعني بذلك أنه يثبت للمخلوق مثل ما يشبت له بحيث يجوز على هذا ما يجوز على هذا ، ويجب له ما يجب له ، ويمتنع عليه ما يمتنع عليه ؟ أتعنى أنه يثبت له ما فيه نوع من التشابه ؟

فإن ادعيت الأول كان ممنوعًا وممتنعًا . فإنهم إذا قالوا : لله علم وقدرة ، وللمخلوق علم وقدرة ، لم يقولوا : إن العلمين والقدرتين متماثلان ، بحيث يجب لأحدهما ما وجب للآخر ، ويمتنع عليه ما يمتنع عليه ويجوز عليه ما يجوز عليه ، بل هذا معلوم الفساد بالضرورة ، وإن كان بعض من يشبت له بعض الصفات وينفي بعضها ، مثل من يثبت لله العلم والقدرة وينفي الرضا والغضب والوجه واليد ، قد يقول : ليس بين علمنا وعلم الله فرق ، ولا بين سمعنا وسمع الله فرق ، ولا بين بصرنا وبصر الله فرق ، إلا في الحدوث والقدم .

ومقصوده بذلك أن ينفصل عن إلزام المثبتة ، فإنهم يقولون له : كما أثبت لله علمًا وقدرة وسمعًا وبصرًا، وليس مثل سمعنا وبصرنا وعلمنا وقدرتنا ، فكذلك أثبت له رضًا وغضبًا ووجه ويدًا، وليس مثل رضانا ولا غيضبنا ولا وجوهنا ولا أيدينا، فيريد بزعمه أن يذكر الفرق بأن التماثل موجود في الوصفين ، فليس بين العلمين والقدرتين فرق إلا في الحدوث والقدم، فكذلك يجب أن يكون بين الوجهين واليدين إلا في الحدوث والقدم، فيجب أن يكون وجهه ويده جارحة، وكذلك في سائر الصفات.

وهذا القول باطل قطعًا ، فإنه لو تماثل العلمان والقدرتان لجار على أحدهما ما يجوز على الآخر ، وامتنع عليه ما يتنع عليه ، ووجب له ما وجب له . ولو جار أن يقال : ذلك في الحياة والسمع والبصر والكلام والإرادة ، وغير ذلك من الصفات .

وإن جاز يقال ذلك في الصفات ، جاز مثله في الذات ، لأن نسبة علم الرب إلى ذاته كنسبة علم العبد إلى ذاته ، فهما علمان وعالمان . وإن جاز أن يقال : العلم مثل العلم إلا في الحدوث والقدم ، جاز أن يقال : العالم كالعالم إلا في الحدوث والقدم ، وهذا معلوم الفساد بالضرورة ، وهو يتبين من وجوه :

منها: أنه لو تماثلت الذاتان لامتنع اختصاص أحدهما بالحدوث والاخرى بالقدم ، فإن المقتضى لقدم الرب هو نفس ذاته ، لا يحتاج في ثبوت قدمه إلى غيره . والمقتضى لكون العبد مفتقراً إلى من يخلقه نفس ذاته ، ليس افتقاره مستفاداً من امر خارج عن ذاته ، فإذا كان المثلان يجوز على أحدهما ما يجوز على الآخر ، وهذه الذات لا يجوز عليها القدم بل يمتنع عليها ، وتلك يجب لها القدم ويمتنع عليها العدم، وإذا امتنع تماثلهما ، فامتنع تماثل صفاتهما ، فإن صفة كل موصوف بحسبه .

فإن قيل الأمور المختلفة قد تشترك في لوازم متماثلة ، كالإنسان والفرس يشتركان في الحيوانية .

قيل: ليست الحيوانية العامة المختصة بالإنسان مماثلة من كل وجه للحيوانية المختصة بالفرس، بل هما مختلفان حسب اختلاف الحقيقتين، وإن اشتركا في الحيوانية العامة، فذلك العام لا يوجد عامًّا إلا في الذهن لا في الحارج.

تبيين ذلك أن خاصة الحيوانية الحس والحركة الإرادية ، وإحساس الفرس ليس مثل إحساس الإنسان ، بل ولا مثل إحساس الهر والفأر ، وإن اشتركا في الحيوانية ، ولا حسركته الإرادية مثل حسركة هذه الحيوانات الإرادية . ولو مسائل الإنسان سسائر الحيوانات في الحس والحسركة الإرادية للزم أن تشبت لكل منهما لوازم حس الآخس وحركته الإرادية ، فإن ثبوت الملزوم بدون اللازم ممتنع ، وحس الإنسان وحركته الإرادية يلزمهما لوازم يمتنع اتصاف الهسر والفار بها ، وكذلك بالعكس ، فعلمنا أن

الحس والحركة مختلفان فيهما بالنوع ، كما أن حقيقتهما مختلفة بالنوع ، فحيوانيتهما مختلفة بالنوع ، والمختلف بالنوع والحقيقة ليس متماثلاً ، واشتراكهما في جنس الحيوانية كاشتراك السواد والبياض في جنس الملونية ، مع أنهما مختلفان بالنوع والحقيقة .

وأيضًا فكل ما للرب تعالى من صفات الكمال فهو من لوازم ذاته ، فلو ماثلته ذات أخرى لاتصفت بما اتصف به الرب بحيث يكون بكل شيء عليمًا ، وعلى كل شيء قدير ، ويكون قادرًا على خلق مثل هذا العالم وأمثال ذلك مما يعلم امتناعه .

وأيضًا فالرب تعالى لو كان له مثل للزم أن يقدر على ما يقدر عليه ، وأن يريد كما يريد ، وحينئذ فيمتنع وجود العالم ، لأنه إن أمكن أن يستقل به كل منهما ، لزم أن يكون كل منهما فاعلاً له كله غير فاعل لشيء منه ، وهذا جمع بين النقيضين . وإن لم يمكن أن يستقل به أحدهما إلا إذا تركه الآخر ، كانت قدرته مشروطة بتمكين الآخر له . وكذلك إن لم يكن أحدهما فعله إلا بمعاونة الآخر ، لزم أن لا يقدر أحدهما إلا إذا جعله الآخر قادرًا ، وحينئذ فلا يكون أحدهما حال الانفراد قادر على أحدهما إلا إذا لم يكن أحدهما حال الانفراد قادرًا على شيء امتنع حال الاجتماع قدرتهما، لأنه ليس هناك شيء غيرهما يجعلهما قادرين ، وليس لواحد منهما قدرة يعين بها الآخر ، فلو كان كل منهما صار قادرًا بجعل الآخر له ، لزم الدور في التأثير، وهو الدور القبلي الباطن باتفاق العقلاء ، وهو معلوم الفساد ضرورة بعد التصور .

وهذا بخلاف إذا كان هناك ثالث يجعلهما قادرين بالاجتماع ، فإن هذا هو الدور المعيّ ، وهو جائز ، ولهذا لا يوجد شيئان من الموجودات يصير لهما قدرة حال الاجتماع إلا بإحداث ثالث ذلك لهما ، أو بانضمام قوة أحدهما إلى قوة الآخر ، كالمشتركين من الآدميين ، لابد أن يكون لأحدهما عند الانفراد قدرة على شيء ، أو عند الاجتماع تقوى قدرتهما .

والتقدير هنا أنه لا شيء من القدرة ثابت حال الانفراد ، وإذا كان تقدير مثل له يستلزم أن يكون قادرًا مثله ، وتقدير ربين قادرين ممتنع علم انتفاء مثله . وإذا كان تقدير هما غير قادرين ممتنعًا أيضًا علم انتفاء شريك على كل وجه ، وإن تقدير مثل له أو شريك له ممتنع بذاته ، سواء قدر المثل مشاركًا أو غير مشارك ، وسواء قدر الشريك مماثلاً أو غير مماثل ، وهذا مبسوط في غير هذا الموضع .

ويما يبين امتناع تماثل العلمين أن الرب بكل شيء عليم ، سواء قيل : إنه عالم بعلم واحد ، أو بعلوم غير متناهية ، وليس هذا علم العبد لا هكذا ولا هكذا ، بل هذا ممتنع فيه ، ولو قال القائل : علم الرب بالشيء المعين كعلم العبد به كان ممتنع ، فإن الرب يعلمه علم إحاطة به ، والعبد لا يحيط به ، وايضًا فإنا نعلم بالضرورة أن الله أعلم وأقدر من خلقه ، كما قال تعالى : ﴿أَوَ لَمْ يَرَوْا أَنَّ اللهَ الذي خَلَقَهُمْ هُو اَشَدُ منهُمْ قُرُقٌ ﴾ [فصلت : ١٥] . وقال تعالى : ﴿هُو اَعْلَمُ بِكُمْ إِذْ أَنشاكُم مِن الأَرْضِ وَإِذْ أَنشمُ أَجِنَةٌ فِي بُطُون أُمّهاتكُمْ ﴾ إلى قوله : ﴿هُو اَعْلَمُ بِمَن اتّقَى ﴾ [ النجم : ٣٦] . وقال تعالى : ﴿وَاللّهُ يَعْلَمُ وَانتُمْ لا تَعْلَمُونَ ﴾ [النور : ١٩] . وقال تعالى : ﴿وَاللّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لا تَعْلَمُونَ ﴾ [النور : ١٩] . وقال تعالى : ﴿وَاللّهُ قَلِيلاً ﴾ [الإسراء : ١٥] .

وهذا أوضح في المنقول والمعقول ، وأعظم من أن يحتاج إلى شواهد ، فكيف يجوز أن يظن التماثل مع ثبوت التفاضل ؟

وهذا إنما ذكرته لأن بعض معتزلة الصفاتية الذين يشبتون الصفات السبعة ، وينفون الصفات الخبرية ، ويزعمون أن هذا تشبيه ممتنع ، أورد عليهم هذا بسبب محنة وقعت بين المشبتة والنفاة - وكان قاضي القضاة - ، وقيل : بل نشبت هذه الصفات مع انتفاء المماثلة ، فكما أنبتم تلك الصفات مع انتفاء المماثلة ، فكما أن له علماً ولنا علم ، وليس علمه مثل علمنا ، ولنا قدرة وله قدرة ، وليست قدرته مثل قدرتنا ، فكذلك يقال في الصفات الخبرية .

فقال: ليس بين علمنا وعلمه فرق إلا في الحدوث والقدم، فإذا أثبتنا له الوجه ونحوه، لـزم أن يكون مثل وجـوهنا إلا في الحدوث والقـدم، فعلم المعـارضون له فساد هذا القول وقبحه شرعًا وعقلاً، وأن قولاً يستلزم مثل هذا من أفسد الاقوال.

وهذا القول شعبة من قـول الباطنية المذكورين ، نفاة الصفات الثبـوتية والسلبية والأسماء ، فإنهم جردوه عن جميع ذلك حذرًا من التشبيه المذكور .

والمقصود هنا بيان جواب الباطنية القرامطة . وهذا الجواب الذي ذكرناه على أحد القولين ، وهو جواز كون النفي مشابهًا لغيره من وجمه دون وجه ، وهذا هو الصحيح الذي عليه أكثر الناس ، وهو المنصوص عن أحمد وغيره .

وذهبت طائفة إلى امتناع ذلك ، وقالوا : لا يتصور إلا التماثل من كل وجه ، أو الاختلاف من كل وجه ، أو الاختلاف من كل وجه ، وقال هؤلاء : إن الأجسام متماثلة من كل وجه ، والأعراض المختلفة ، والأجناس – كالسواد والبياض – مختلفة من كل وجه .

وهؤلاء يقولون: إذا كان هذا حيًّا عالمًا ، وهذا حيًّا عالمًا ، لم يجب أن يكون بينهما تشابه بوجه من الوجوه ، بل قد يكونان مختلفين من كل وجه ، لأنهما لم يتماثلا في ذاتهما ولكن في صفاتهما ، وذلك لا يوجب عندهم تماثلاً ولا اختلافًا ، ولهذا قالوا: الأجسام متماثلة مع اختلاف صفاتهما ، وزعموا أن الصفات التي اختلفت لأجلها ليست لازمة لشيء منها ، بل يجوز أن تتبدل على كل من الأجسام مع بقاء حقيقتها .

وهذا القول وإن كان القائل به كشير من الصفاتية ، كالقاضي أبي بكر ، والقاضي أبي بكر ، والقاضي أبي يعلى ، وأبي المعالي ، وغيرهم ، فهو من أفسد الأقوال ، بل هو معلوم الفساد بالضرورة بعد التصور الصحيح .

وهؤلاء يجيبون هؤلاء الباطنية بجواب خامس ، وهو أن الخالق والمخلوق إذا سمي كل واحد منهما : فاعلاً أو قادراً أو غير ذلك ، فإنما لم يتماثلا في ذاتيهما ، وإنما يكون التماثل في الذات إذا كان هذا جسماً أو جوهراً والآخر كذلك . وهؤلاء يقولون : كل من قال بأن الرب جسم كان مشبها ، ومن نفى ذلك لم يكن مشبها ، ولا ينفصلون بهذا الجواب ، فإن منازعهم يقول : فإذا أثبتم الصفات أو الأسماء لزم أن يكون الموصوف المسمى جسما ، كما تقولون أنتم ذلك لمن أثبت ما نفيتموه وجعلتموه مجسما ، ولا يمكنهم أن يذكروا فرقا صحيحا ، وكل ما يقولونه يمكن المثبت أن يقول لهم مثله ، فيلزم بطلان هذا الفرق بين ما سموه تجسيما وما لم يسموه تجسيما ، فلزم إما إثبات الجميع ، وإما نفي الجميع .

ونفي الجميع ممتنع؛ لأنه قد علم بالضرورة أن الموجود ينقسم إلى واجب قديم قيرم غني خالق ، وإلى ممكن محدث مدبر فقير مخلوق ، فلا سبيل إلى جعل الوجود كله واحدًا واجبًا كما يقوله أهل الوحدة ، ولا إلى جعله كله مخلوقًا مربوبًا محدثًا ، كما يذكر عن بعضهم أنه ادعى حدوث الوجود كله بدون محدث ، فإن فساد

كل من القولين من أبين العلوم الضرورية البديهية ، ولهذا كان أهل الوحدة متناقضين لا يلتزمون قولهم . وأما حدوث الوجود جميعه بدون محدث ، فلا تعرف طائفة قالته ، وإنما يقدر تقديرًا ذهنيًا ، كما تقدر كثير من الأقوال السفسطائية لتبيين بطلانها وانتفائها .

فقد تبين أن أقوال نفاة الصفات كقول أهل الإلحاد المعطلة للصانع ، وأن القول الشاني قول من يقول بالوجود المطلق عن النفي والإثبات هو أحد قولي القرامطة الباطنية ، والأول قول القرامطة الباطنية الذين يلونهم نفاة الصفات الثبوتية الذين لا يصفونه إلا بالسلوب .

## عودة إلى الكلام إلى ابن سينا وطريقته في الوجود الواجب:

فابن سينا وأمثاله من أئمة هؤلاء ، وكان أهل بيته من أهل دعوة الحاكم ، وأمثاله من أئمة القرامطة الباطنية الإسماعيلية .

وقول من قال : المطلق لا بشرط الذي يصدق على كل موجود ، فهو يشبه قول من يجمع بين النقيضين ، فيصفه بصفة كل موجود وإن كانت متناقضة ، ويجعل وجود الخالق هو وجود المخلوق أو جزء منه .

وعلى كل تقدير فحقيقة قول هؤلاء نفي الوجود الواجب المباين للوجود الممكن، ونفي وجود الخالق المباين للمخلوقات، ونفي وجود القديم المباين للمحدثات. وهذا قول المعطلة، وهذا مبسوط في غير هذا الموضع.

والمقصود هنا بيان أن طريقة ابن سينا في الوجود الواجب لا يفيد إلا إثبات وجود واجب فقط ، وأنها لا تفيد أنه مباين للعالم إلا بطريقة نفي الصفات وهي باطلة ، ولو صحت لم تفد إلا إثبات هذا الوجود المطلق ، لا تفيد وجوداً مباينا للمخلوقات منفصلاً عنها ، فتفيد إثبات وجود في الذهن ، أو إثبات وجود مشترك بين الموجودات ، لا تفيد إثبات وجود مباين لوجود المكنات .

وهو إنما أخذه من كلام المعتزلة لما قسموا الموجود إلى محدث وقديم ، وبينوا ثبوت القديم ، أخذ هو يقسمه إلى واجب وممكن ، وغرضه إثبات وجود الواجب بدون إثبات حدوث العالم ، وجعل وجود العالم ممكنًا ، وخالف بذلك طريقة سلفه

الفلاسفة كأرسطوا وأتباعه ، فإن المكن عندهم لا يكون موجوداً ، وهم لم يقسموا الوجود إلى واجب وممكن ، كما فعله ابن سينا ، بل أثبتوا العلة الأولى بالحركة ، فقالوا الفلك يتحرك حركة شوقية للتشب بالعلة الأولى ، وهو عندهم محرك للفلك كتحريك المحبوب لمحبه ، وقولهم أعظم فساداً من قول ابن سينا .

وهذه الطريقة التي سلكها ابن سينا وأتباعه والمعتزلة يمكن سلوكها بأنواع آخر ، مثل أن يقال : الوجود إلى غني عن غيره ، وفقير إلى غيره ، والفقير لا يوجد بدون الغني ، فيلزم وجود الغني على التقديرين . والوجود ينقسم إلى قيوم يقوم بنفسه ، ويقيم غيره ، وإلى ما ليس بقيوم ، وما ليس بقيوم لا يوجد إلا بالقيوم ، فيلزم وجود القيوم على التقديرين .

وكذلك يقال: الوجود ينقسم إلى مخلوق وإلى غير مخلوق ، والمخلوق لابد له من وجود خالق غير مخلوق ، فشبت وجود الموجود الذي ليس بمخلوق على التقديرين . ثم يقال: وهذا الموجود الذي ليس بمخلوق هو الخالق للمخلوقات ، فإن وجوده إنما علم بضرورة وجود المخلوقات ، فثبت وجود الخالق على كل تقدير .

ثم يقال: والقديم إما قديم بنفسه ، وإما قديم بغيره ، والقديم بغيره ممتنع ، لأنه لا يكون قديمًا بنفسه إلا إذا كان لازمًا للقديم بنفسه ، وإلا فلو جاز أن يوجد معه وجاز أن لا يوجد معه لم يتسرجح أحدهما إلا بمرجح ، لكن القديم المحدث للمخلوقات لا يجوز أن يلزمه شيء من آثاره ، لأن آثاره لا تلزمه إلا إذا كان موجبًا بنفسه بحيث لا يتخلف عنه موجبه ، ولو كان كذلك لم تصدر عنه الحوادث لا بوسط ولا بغير وسط ، فإذا صدرت عنه الحوادث علم أنه ليس مستلزمًا لمفعوله .

وإذا قيل : إن العقول لازمة له ، وهي موجبه للأفلاك ولأنفس الأفلاك .

قيل: فالأفلاك مستلزمة للحسوادث، والحوادث مقارنة للعسقول اللازمة له، فلم يزل فاعلاً للحوادث، وعلى عبارتهم لسم يزل علة لها أو موجبة، والعلة القديمة المستلزمة لمعلولها لا يكون معلولها حادثًا ولا مستلزمًا للحوادث ولا مقاربًا لحادث ولا شيء من معلولها، لأنه يقتضي أن ذلك الحادث قسديم معها معلول لها، والحادث لا يكون مقاربًا للقديم ولا معلولاً له، ولا يمكن أن يقال بتسلسل الحوادث وحسدوثها

شيئًا بعد شيء على هذا التقدير ، لأنها على هذا التقدير لا تكون في الأزل علة لشيء من الحسوادث ، ولكن تكون علة لكل واحد عند حدوثه ، إذ العلة التامة هي المستلزمة للمعلول ، وتكون عليتها وتأثيرها حادثة شيئًا فشيء ، كحدوث المعلولات التي هي الآثار ، وإذا كان المعلول لا يخلو عن حادث فيكون مستلزمًا للحوادث ومقارنًا لها ، لم يمكن وجوده إلا مع لازمه المقارن له ، ووجود لازمه عنها في الأزل محال ، سواء جعل اللازم مجموع الحوادث أو واحدًا من الحوادث أو نوع الحوادث شيء بعد شيء ، فعلى التقديرات الثلاثة لا يمكن وجود ذلك عن علة أزلية ، وهي الموجب بذاته ، وهذا لأن الجميع معلول لها .

أما إذا قُدر أنها هي تحدث الحوادث شيئًا بعد شيء ، فلا تكون علة تامة للحوادث ، وقُدر هناك موجب بذاته لشيء آخر ، وهو مقارن للحوادث ، أمكن أن يُقال : إن نوع الحوادث دائم مع وجود شيء آخر باق أزلي ، فإنما الكلام هنا إذا كان العالم جميعه معلولاً يخلو من الحوادث ، أو قُدر أن الحوادث حصلت فيه بعد أن لم تكن .

أما على الأول فلأنه لم يوجد بدون الحوادث ، ولا يمكن وجوده مع الحوادث عن علة تامة مستلزمة لمعلولها . وأما إذا قُدّر أن الحوادث حصلت فيه بعد أن لم تكن ، فلأنه يقتضي حدوث الحوادث بلا سبب ، وترجيح أحد طرفي الممكن بلا مرجح ، ولأنه على هذا التقدير لا يكون يُحدث الحوادث بعد أن لم يكن موجبًا بذاته في الأول ، لأنه جمع بين النقيضين ، بل لا بد أن يقال : هو فاعل باختياره ، يمكنه أن يفعل بعد أن لم يكن فاعلاً بحال .

وعلى هذا التقدير إن لم يكن فعله في الأزل امتنع قدم شيء من العالم ، وإن أمكن فعله في الأزل ليزم ثبيوت فعله في الأزل ، وأن يكون فياعلاً دائماً ، لأن المقتضى موجود والمانع مفقود ، فإن المقتضى لكونه في اعلاً ليس شيئاً خارجًا عن نفسه، لامتناع كونه مفتقرًا إلى غيره وكون غيره مؤثرًا فيه . والتقدير أن الفعل ممكن في الأزل ، وإذا كان المقتضى قائمًا والمانع زائلاً ، لزم ثبوت الفعل .

ولهذا كان المانعـون من هذا إنما منعوا منه لاعتقـادهم امتناع الفعل في الأزل ،

إما لامتناع حوادث لا أول لها عندهم ، أو لأن الفعل ينافي الأزلية ، أو لغير ذلك . وعلى كل تقدير فإنه يمتنع قدم شيء بعينه من العالم ، وكذلك إذا قُدَّر أن الفعل دائم، فإنه دائم باختياره وقدرته ، فلا يكون الفعل الثاني إلا بعد الأول ، وليس هو موجبًا بذاته في الأزل لشيء من الأفعال ، ولا من الأفعال ما هو قديم أزلي .

والافعال نوعان: لازمة ومتعدية. فالفعل اللازم لا يقتضي مفعولاً ، والفعل المتعدى يقتضي مفعولاً ، فإن لم يكن الدائم إلا الافعال اللازمة ، وأما المتعدية فكانت بعد أن لم تكن ، لم يلزم وجود ثبوت شيء من المفعولات في الأزل . وإن قُدر أن الدائم هو الفعل المتعدى أيضًا والمستلزم لمفعول، فإذا كان الفعل يحدث شيئًا بعد شيء ، فالمفعول المشروط به أولاً بالحدوث شيئًا بعد شيء ، لأن وجود المشروط بدون الشرط محال ، فثبت أنه على كل تقدير لا يلزم أن يقارنه في الأزل لا فعل معين ولا مفعول معين ، فلا يكون في العالم شيء يقارنه في الأزل ، وإن قُدر أنه لم يزل فاعلاً سبحانه وتعالى ، فهذه الطريقة قرر فيها ثبوت القديم المحدث للحوادث ، وحدوث كل ما سواه ، من غير احتياج إلى طريقة الوجود والإمكان ، ولا إلى طريقة الجواهر والأعراض .

ويمكن تقدير هذا على طريقة الوجوب بأن يُقال: قد ثبت أن الوجود ينقسم إلى واجب بنفسه وممكن ، والذي لا ريب في إمكانه هو الحوادث ، فإنا نعلم وجودها بعد العدم ، فلزم إمكان وجودها وعدمها ، بخلاف ما لم يُعلم إلا وجوده ، فإنّا نحتاج أن يعلم إمكانه بطريق آخر .

وإذا كانت الحوادث ممكنة ، والمكن لابد له من الواجب بنفسه ، ثبت أن المحدث للحوادث هو الواجب بنفسه ، وإذا كان المحدث لها هو الواجب بنفسه ، المتنع أن يكون علة تامة لها في الأزل ، لكون العلة التامة تستلزم معلولها ، فيجب أن تكون جميع الحوادث صادرة عن علة تامة أزلية ، وهذا باطل سواء قُدر صدور مجموعها عنه في الأزل ، أو صدور واحد بعينه ، أو صدورها واحدًا بعد واحد كما تقدم ، فإن كون مجموعها ، أو واحد من الحوادث بعينه أزليًا ، ممتنع لذاته ، وكون النوع حادثًا شيئًا بعد شيء يمنع أن يكون المحدث له علة أزلية ، فإن العلة الأزلية يقارنها المعلول ، والمتجدد لا يكون مقارنًا للأزلي في الأزل ، ولأن كلاً من الحوادث بعينه المؤل ، والمتجدد لا يكون مقارنًا للأزلي في الأزل ، ولأن كلاً من الحوادث

لا تكون علته التامة إلا عند وجوده، وإلا لزم حدوث الحادث عن العلة التامة من غير أن يتجدد تمامها له عند حدوثه، فتمام العلة للحوادث وازليتها جمع بين النقيضين.

وقد تقدم بيان هذا وتمام الدليل، وهكذا يمكن إذا قُسُم الموجود إلى غني وفقير، وقيل : إن الفقير لابد له من غني ، ثم قيل : والحوادث فقيرة فيلزم صدورها عن الغني .

أو قيل : إنه ينقسم إلى قيّوم وغير قيّوم ، وغير القيّوم مفتقر إليه ، والحوادث مفتقرة إلى القيّوم ، ويساق الدليل إلى آخره .

وكذلك إذا قبل: الوجود ينقسم إلى كامل وناقص ، والناقص لابد له من الكامل ، لأن الناقص مفتقر إلى الكامل ، إذ لو كان مستغنيًا بنفسه لكان كاملاً ، فإن الغنى من أعظم صفات الكمال ، ولو كان الكامل مفتقرًا إليه لكان هو الناقص ، لو كان كل منهما مفتقرًا إلى الآخر للزم الدور القبليّ السبقيّ ، وهو باطل ، وإذا ثبت وجود الكامل فلابد أن يكون قديمًا ، إذ لو كان حادثًا لكان الوجود كله حادثًا ، والحادث مفتقر إلى القديم ، فلا بد من القديم .

وأيضًا فالحوادث هي الناقصة، لأن نفس الحدوث يوجب الافتىقار إلى الغنيّ، والفقر أعظم صفات النقص، فيلزم افتقار الحوادث إلى الكامل، ويُساق الكلام إلى آخره.

وأيضًا فيقال: الوجود ينقسم إلى خالق ومخلوق - كما تقدم - والخالق يستحيل أن يكون شيء من مخلوقاته أزليًّا معه، لأنه لو كان كذلك لكان علة موجبة له، وذلك ممتنع كما تقدم.

ويمكن تقدير صفات الكمال لله سبحانه بهذه الطرق كلها ، فإنه إذا ثبت وجود الواجب بنفسه ، أو وجود القديم ، أو الغني ، أو وجود القيوم ، أو الكامل ، أو الخالق ، أو نحو ذلك من خصائص الرب تبارك وتعالى ، فإنه يُقال : الكمال الذي لا نقص فيه ، الممكن للموجود من حيث هو موجود: إما أن يكون ممكنًا له ، وإما أن يكون ممتنعًا عليه . والشاني باطل ؛ لأن هذا الكمال ممكن للمحدثات الممكنات المفيرة إليه المخلوقات ، فإن الواحد منها يمكن أن يكون حيًّا عالمًا قادرًا سميعًا بصيرًا

٢١٢ -----قاعدة في تحقيق الرسالة وإبطال قول أهل الزيغ والضلالة المسمى « بالصفدية » متكلمًا ، فإن لم يمكن ذلك فيه لزم إمكان اتصاف المفضول بالكمال الذي لا نقص فيه دون اتصاف الأفضل به ، وهذا ممتنع .

وأيضًا فكل كمال في المحدَثات الممكنات المخلوقات فمنه ، فمن جعل غيره كاملاً فهو أحق بالكمال ، فالخالق أولى بالكمال والمدح والثناء من المخلوقات .

وهم يقولون: كمال المعلول من كمال العلة ، فثبت إمكان اتصاف بالكمال الممكن الوجود الذي لا نقص فيه ، وإذا ثبت إمكان ذلك ، فإما أن يفتقر في ثبوت هذا الكمال له إلى غيره ، وإما أن لا يفتقر ، والأول باطل ؛ لأنه قد ثبت أنه غني ، ولأن الواجب بنفسه لا يكون مفتقرا إلى غيره ، ولأن الخالق الذي ليس بمخلوق لا يكون فقيراً إلى غيره، ولأن القديم الذي أحدث كل ما سواه لا يكون فقيراً إلى غيره، ولأن القديم الذي أحدث كل ما سواه لا يكون فقيراً إلى غيره ، ولأنه لو غيره، ولأن الغير إما أن يكون من مفعولاته ، وإما أن يكون واجباً بنفسه .

فإن كان الأول لزم الدَور القبَليّ وهو ممتنع ، ولأن كل ما لمفعولاته من الكمال فهو منه ، فلو لم يستفد كماله إلامن مفعلوه ، لزم أن لا يحصل الكمال له حتى يحصل الكمال لمفعوله ، ولا يحصل الكمال لمفعوله حتى يحصل له ؛ لأن جاعل الكامل كاملاً أولى بالكمال . وإن افتقر إلى واجب غيره يجعله كاملاً ، كان ذلك الغير هو الرب الكامل ، وكان الأول مفعولاً له مخلوقاً ، ونحن تكلمنا في الأزليّ القديم الواجب بنفسه القيوم الفاعل لكل ما سواه .

فثبت بهاتين المقدمتين أن كل كمال لا نقص فيه ممكن للموجود فهو ممكن له ، وثبت أنه لا يتوقف ثبوت ذلك لله على غيره ، فحينت للزم ثبوت ذلك الكمال له ، ولزومه إياه لأنه إذا حصل المقتضى التام ، الذي لا يتوقف اقتضاؤه على شيء ، لزم ثبوت مقتضاه ، والعلة التامة يلزمها معلولها ، فإذا كان الواجب التام يلزمه موجبه ، فهمو سبحانه وحده الموجب لكمال نفسه المقتضي لذلك ، فيلزم أن يكون الكمال الممكن الوجود الذي لا نقص فيه ثابتًا له لازمًا دائمًا ، وهو المقصود .

وإثبات صفاته اللازمة له بطريق الإيحاب الذاتي هو الحق دون إثبات مخلوقاته، وحينتنذ فيكون طريقة الوجود وغيسرها من الطرق العقلينة دلت على إثبات صفات

الكمال له ونفي النقائص عنه ، وهذا وغيره مما بين دل على أن الطرق العقلية كلها مثبتة لصفات الكمال لله ، وأن من استدل بوجوبه أو قدمه أو غير ذلك على نفي صفاته كان منخطعًا ضالاً ، وتبين أن هذه الطرق العقلية كلها يمكن إثبات الصفات والأفعال بها ، وإثبات حدوث كل ما سواه .

ونحن نبهنا على هذه الفوائد الجليلة، منها: أن طائفة من أهل الكلام كصاحب الإرشاد »، ومن اتبعه يزعمون أن تنزيهه عن النقائص لم يعلموه بالعقل بل بالسمع، وهو الإجماع على ذلك ، وجعلوا عمدتهم فيما ينفونه عنه هو نفي الجسم كما فعلت ذلك المعتزلة ، واعتمدوا في نفي الجسم على إثبات حدوث الأجسام ، واعتمدوا في ذلك على امتناع حوادث لا أول لها ، وكذلك نفاة الفلاسفة جعلوا عمدتهم فيما ينفونه هو نفي التركيب ، واعتمدوا في نفي التركيب على إمكان التركيب ، واعتمدوا في نفي التركيب على إمكان التركيب ، واعتمدوا في إمكان ذلك على أن المجموع لا يكون واجبًا لافتقاره إلى بعض أفراده .

وهذا الكلام قد تقدم التنبيه على فساده ، وبينا ما في هذه الحجة من الألفاظ المجملة ، وأن كون الموصوف بصفات لازمة واجبًا بنفسه إذا قيل : إنه يتضمن افتقاره إلى بعض لوازم ذاته، أو ما يدخل في مسمّى ذاته، كان مضمونه أنه لا يُوجد إلا به، وليس في ذلك ما يقتضي كون ذلك الفرد فاعلاً له ولا علة فاعلة له ، والواجب بنفسه هو الذي لا يكون له فاعل ولا علة فاعلة له .

وأما إذا قُدَّر موجـودٌ بنفسه ذو صفات لازمـة ، فذلك لا ينافي أن لا يكون له فاعل ، ولو قُدر مجموع واجب بنفـسه لايوجد إلا بوجود كل من أجزائه لم يكن في العقل ما يمنع أن يكون هذا غير مفتقر إلى فاعل .

ولفظ « الوجوب بالنفس » قد صار فيه - بحسب كثرة الخوض فيه - اشتراك لفظي، فإن عُني به أنه لا يكون له صفة ولا لازم ، فهذا لا دليل على ثبوته .

ثم من العجب أن هؤلاء يجعلون معلولاته لازمة له ، مع رحمهم أنه واجب بنفسه، فكيف يمتنع أن تكون صفاته لازمة له، مع كونه واجبًا بنفسه؟! فيإن كان الواجب بنفسه هو الذي لا يكون له لازم أصلاً ، فليس في الوجود واجبً بنفسه على قولهم ، وإن كان استلزامه لشيء لا يمنع وجوبه بنفسه ، فأحق الأشياء بذلك صفاته ، فاستلزامه إياها لا يمنع وجوبه بنفسه ، وإن عنى به أنه لا يكون له محل يقوم به ولا علة قابلة ، فالصفات على هذا الوجه لا تكون واجبة بنفسها ، بل تكون واجباً بالذات التي لا تفتقر إلى محل ، مع أن الدليل الذي دل على أن المكنات لابد لها من واجب بذاته ، دل على أنه لا بد لها من موجود بنفسه لا يكون له فاعل ولا علة فاعلة .

ولا ريب أنه لابد أن يكون غنيًا عن المكنات ، لأن افتهاره إليها يمنع كونه موجودًا بنفسه ، فلا يجوز له أن يفتقر إلى المكنات ، لا إلى محل ولا إلى غير محل، لكن هذا لا يمنع أن تكون صفاته واجبة أيضًا وداخلة في مسمّى الواجب بنفسه ، وكونها لا تقوم إلا به لا يوجب احتياجها إلى فاعل ، ولا إلى علة فاعلة مباينة للمعلول .

وإذا سميت الذات علة - كما تقدم - بمعنى أنها موجبة للصفات مستلزمة لها ، فهذا مسعنى صحيح ، لكن العلة الفاعلة التي يدعونها في علة العالم ليست من هذا الباب ، فينبغي أن يبين المراد في العبارات المجملة ، فإنه قد قيل : إن أكثر اختلاف العقلاء من جهة اشتراك الأسماء ، وقد بُسط الكلام على هذا في غير هذا الموضع .

وأما طريقة الذين اعتمدوا في النفي على حدوث الجسم، فإن أثمة أهل الملل وأثمة الفلاسفة نازعوهم في امتناع دوام الحوادث، وقالوا: إن هذا يخالف العقل والنقل، وقالوا: أنتم زعمتم أنكم بهذه الطريق تثبتون حدوث العالم وإثبات الصانع، وهذه الطريق تناقض ذلك، فإن هذه لا تتم إلا بإثبات ذات معطلة عن الفعل فَعَلت بلا سبب أصلاً، وهذا يستلزم ترجيح أحد المتماثلين بلا مُرجّع، وهو يسد إثبات الصانع.

قالوا: وما ذكرتموه من الأدلة على امتناع دوام الأفعال والحوادث في الماضي يُرِدُ عليكم في المستقبل، وليس بين هذين فرق معقول، فإنه ما من ماض إلا وقد كان مستقبلً، ولا مستقبل إلا ولابد أن يصير ماضيًا، فالفرق بين الماضي والمستقبل فرق إضافي بحسب حال الوقت الذي جعل حاضرًا، وبحسب من يكون في ذلك الوقت، فإن ما مضى هو ماض بالنسبة إليه، وما سيكون مستقبل بالنسبة إليه، ولا ريب أن الماضي عدم والمستقبل لم يوجد بعد، فهذا وُجد ثم عَدم، وهذا سيوجد ثم

يعدم ، فكلاهما داخل في الموجود ، وكلاهما غير دائم الوجود .

قالوا: ولهذا لما عرف أئمة طريقكم بطلان الفرق سووا بين الماضي والمستقبل ، وهما الجهم بن صفوان إمام الجهمية وأبو الهذيل العلاف إمام المعتزلة . والجهم كان قبل أبي الهذيل ، وهو أسبق منه إلى هذه الحجة ونفي الصفات ، ولهذا زعم أن العالم كله يفنى ويفنى نعيم الجنة وأهل الجنة ، حتى لا يبقى موجسود إلا الله ، كما كان الأمر فى الابتداء كذلك .

والذين سلكوا سبيله أعجزتهم حجته ، فمنهم من يقول : كان القياس ما قاله، لكن النصوص جاءت بدوام الدارين ، كما يذكر ذلك طائفة من المصنفين كماحب «الإيضاح» وغيره ، وهذا كلام فاسد ، فإن الدليل العقلي متى انتُقض بطل ، والنصوص لا تأتي بخلاف المعقول الصريح أبدًا .

## الرد على قول أبي الهذيل العلاف بغناء حركات أهل الجنة :

ومنهم من يقول: نحن نقول بفناء الحركات دون فناء الأجسام ، كما قاله أبو الهذيل العلاف إمام المعتزلة ، وهذا يستلزم وجود الأجسام خالية عن الحركة ، وإذا جوّر ذلك في المستقبل فليحوّره في الماضي ، فيلترم ما فر منه من قدم الأجسام ، وكثير منهم فرق بين الماضي المستقبل بأن هذا دخل في الوجود وهذا لم يدخل ، فهذا يكن فيه التطبيق بخلاف هذا .

### رده على من طبِّق هذا على المستقبل دون الماضى :

وهذا فرق ضعيف لوجهين : أحدهما أن الماضي عــدم فلا يمكن فيه التطبيق كما ذكروه .

والثاني : أن دليلكم دليل التطبيق والموازاة مبناه على أن ما لا يتناهى لا يكون بعضه أكثر من بعض .

قالوا: فإذا فرضنا الحوادث من الطوفان والحوادث من الهجرة وطبقنا بينهما ، فإن تساويا لزم أن يكون الزائد كالناقص وهو محال ، وإن تفاضلا لزم فيما لا يتناهى أن يكون بعضه أزيد من بعضه ، قالوا : وهذا محال .

فقيل لهم : هذا يُنقض عليكم بالحوادث في المستقبل ، فإن الحوادث المستقبلة من الطوفان أزيد منها في الهجرة ، ففرق بعضهم بأن ذاك وجود وهذا لم يوجد ، وهو فرق ضعيف كما ترى .

وأما قدولهم : ما لا يتناهى لا يتفاضل ، فإنهم منعوهم ذلك ، وقالوا : بل كلما دام الشيء كان بقاؤه أطول وإن كان لا أول له ، وكلما حدثت الحوادث كانت أكثر مما وُجِد وإن كان لا نهاية له ، كما أن العدد كلما ضعفته كان أزيد وإن كان لا نهاية له ، وإذا ضعفت الواحد والعشرة والألف تضعيفًا دائمًا ، فآحاد الألف أكثر من آحاد العشرة ، وآحاد العشرة أكثر من آحاد الواحد ، فتضعيف الجميع لا يتناهى .

ومنهم من فرّق بين الماضي والمستقبل :

فإنك إذا قلت لا أعطيتك درهمًا إلا أعطيتك آخر ، كان ممكنًا . وإذا قلت : لا أعطيك درهمًا كان غير ممكن .

وهذا ذكره صاحب « الإرشاد » (۱) وغيره ، وليس هو بتمثيل مطابق . إنما المطابق أن يقال : ها أعطيتك درهمًا إلا وقد أعطيتك قبله درهمًا . فأما إذا قال : لا أعطيك حتى أعطيك ، فهنا نفي المستقبل حتى يحصل المستقبل .

والمقصود أن ما هو إثبات ماض قبله ماض لا إثبات مستقبل قبله مستقبل ، فالتقديرات أربعة: مستقبل بعده مستقبل، وماض قبله ماض، ومستقبل قبله مستقبل، ودانك متماثلان، والممتنع هنا ذانك لا هذان.

# [الاعتماد في تنزيه الباري على نفي الجسم لا يصح لا شرعًا ولا عقلاً]

وأيضًا فالاعتماد في تنزيه الباري على نفي الجسم طريقة مستدعة في الشرع متناقضة في العقل ، فلا تصح لا شرعًا ولا عقلاً .

أما الشرع فإنه لم يرد بذلك كتاب ولاسنة ، ولا قول احد من السلف والائمة، بل الكلام في صفات الله بنفي الجسم أو إثباته بدعة عند السلف والائمة ، ولو كان ذلك مما يُعتمد في الشرع لدلّ الشرع عليه . وقد عاب الله على اليهسود ما وصفوه به

<sup>(</sup>١) انظر الإرشاد للجويني (٢٦-٢٧) .

وكثير من أهل الكلام يرد على اليهود بالطريقة المبتدعة ويدع طريقة القرآن .

وأما التناقض في العقل ، فإنه ما من أحد يثبت شيئًا وينفي شيئًا لكونه مستلزمًا للتجسيم ، إلا أمكن النافي أن يقول له فيما أثبته نظير ما قاله له فيما نفاه .

وهذه عادة الطوائف بعضها مع بعض ، فالمعتزلة لما قالت للصفاتية من الأشعرية وغيسرهم : إذا قلتم : إن لله حياة وعلمًا وقدرة وكلامًا ، فلا تُعقل هذه المعاني إلا أعراضًا ، والعَرَض لا يقوم إلا بجسم .

فقالت لهم الصفاتية : نحن وأنتم متفقون على أن الله حيّ عليم قدير ، ونحن لا نعقل حيًّا عليمًا قديرًا إلا جسمًا ، فإذا جار إثبات حيّ عليم قدير ليس بجسم ، فكذلك قد يجوز إثبات حياة وقدرة تقوم به وليست عرضًا وليس هو جسمًا .

وطائفة من الباطنية والفلاسفة قالت للمعتزلة : إذا قلتم : إن الله حيّ عليم قدير ، فلا نعقل مسمّى بهذه الأسماء إلا جسمًا .

فقالت لهم المعتازلة : وأنتم قلتم : إن الله موجود قائم بنفسه ، ولا يُعقل موجود قائم بنفسه إلا جسمًا ، فإن جار إثبات موجود قائم بنفسه ليس بجسم ، جار إثبات كونه حيًّا عليمًا قديرًا ولا يكون جسمًا .

وقالت معتزلة الصفاتية الذين ينفون الصفات الخبرية كصاحب «الإرشاد» وأتباعه لأثمتهم -كأبي الحسن الأشعري، وأبي عبد الله ابن مجاهد(۱)، والقاضي أبو بكر ، وأبي إسحاق الإسفراييني(۱)، وأبي بكر بن فُورك(۱)، وأبي القاسم القُشيري، وغيسرهم -واليد لا تُعقل إلا أبعاض الجسم، فإذا أثبتموها وقلتم: ليست أبعاض

<sup>(</sup>١) هو: محمد بن أحمد بن محمد بن يعقوب بن مجاهد الباقلانيُّ ، توفي بعد سنة ٣٦٠ هـ، أخذ عنه الطائيِّ.

 <sup>(</sup>۲) هو : إبراهيم بن محمد بن إبراهيم بن مهران الإسفراييني ، فقيه شافعي ، ومتكلم أصولي ، توفي بنيسابور سنة ٤١٨ هـ .

<sup>(</sup>٣) هو : محمد بن الحسن بن فورك الانصاريّ الاصبهانيّ، توفي سنة ٤٠٦ هـ . انظر النجوم الزاهرة (٤/ ٢٤٠).

جسم، كان هذا غير معقول .

فقال المشبتون: كما أنّا لا نعمقل حياة وعلمًا وقدرة وكلامًا وسمعًا وبصرًا إلا عرضًا قائمًا بجسم، ثم أثبتنا هذه الصفات، وقلنا جميعًا نحن وأنتم: إنها ليست أعراضًا، فكذلك نشبت هذه الصفات، ونقول: ليست أبعاضًا، فليس نفي الأعراض عن هذه بأولى من نفى الأبعاض عن هذه.

ثم إن المثبتة دارت على النفاة ، فقالوا للمعتزلة : إذا أثبتم حيًّا عليمًا قديرًا بلا حياة ولا علم ولا قدرة كان هذا تناقضًا ، مثل إثبات أسود بلا سواد ، وأبيض بلا بياض ، وطويلاً بلا طول ، وجميلاً بلا جمال ، فإن اسم الفعل المشتق يستلزم ثبوت ما منه الاشتقاق ، فإثبات اسم فاعل بلا مسمّى مصدر تناقض عقلاً وسمعًا .

وقالوا للفلاسفة : إذا قلتم : موجود ، ومعقول وعاقل وعقل ، وعاشق ومعشوق، ولذيذ وملتذ، وجعلتم هذا كله واحدًا، فهذا مكابرة للعقل. وإذا قلتم: العشق هو العاشق، واللذة هو الملتذبه، والعلم هو العالم، فهذا أعظم تناقضًا ، فمن جعل الصفة هي الموصوف ، أو هذه الصفة هي تلك ، كان مكابرًا للعقل .

وقال المشبتون للصفات الشرعية لنفاتها: لماذا نفيتم أن الله يرضى ويغضب، ويحب ويفرح ، ونحو ذلك مما نطق به الكتاب والسنة ؟

قالوا: لأن هذه الصفات تستلزم التجسيم والتشبيه، فإنا لا نعقل الغضب إلا غليان دم القلب لطلب الانتقام ، أو ما يحصل عنه الغليان ، وكذلك سائرها .

قالوا: وكذلك إثبات السمع والبصر والكلام والإرادة ونحو ذلك ، ويستلزم التشبيه والتجسيم ، فاينًا لا نعقل الإرادة إلا ميل المريد إلى جلب ما ينفعه ، ودفع ما يضره ، أو ما يلازم هذا المعنى ، وإلا فإرادة لمراد لا ينفع صاحبه ولا يضره ولا يُعقل في الشاهد . قالوا: إرادة الحق لا تشبه إرادة المخلوقين .

قالوا: وكذلك غـضب الحق ورضاه لا يشبه غضب خلقه ورضاهم ، فالقول في احدهما كالقول في الآخر . أما تجويز أحدهما مع الآخر فهو مكابرة .

قالوا : الدليل العقليّ دلّ على إثبات الإرادة دون الغضب .

قــالوا: فالدليل لا ينعكس ، فــلا يلزم من عــدم الدليل المعيّن عــدم المدلول ، ونحن أنكرنا عليكــم نفيكم لما لم يقــم دليل على نفيــه ، فكيف إذا دل الســمع على إثباته ؟!

وأيضاً فيمكن أن تثبت هذه بأدلة عقلية من جنس أدلة تلك الصفات ، فإن الفعل دل على القدرة ، والإحكام دل على العلم، والتخصيص دل على الإرادة ، وإكرام المطيع وعقوبة العاصي دل على الحب والبغض، والرضا والغضب . أو يقال: هذه صفات كمال لا نقص فيها ، فيجب اتصاف الرب بها ، ونحو ذلك من الطرق العقلية ولهذا وصف الرب بالرضا والغضب والحب والبغض والفرح ولم يوصف بالحزن والبكاء ، فإن هذه صفات نقص تستلزم العجز ، وأما الأولى فصفات كمال .

وقد تـقدم أن العـقل يدل على استحقـاق الربّ لصفـات الكمال وتنزيهـه عن النقائص ، وهو يوجب أن لا يماثله شيء من المخلوقات لا في ذاته ولا في صفاته ولا في أفعـاله ، فإن المثلين ما يجـوز على أحدهمـا ما يجوز على الآخـر ، ويجب له ما يجب له ويمتنع عليه ما يمتنع عليه ، فلو جاز مماثلة شيء من الأشياء له في شيء من الأشياء ، للزم أن يجوز عليه ما يجـوز عليه ، ويجب له ما يجب له ، ويمتنع عليه ما يمتنع عليه .

وهو سبحانه يجب له الوجود والقدم والبقاء ، ويمتنع عليه الحدوث والعدم والإمكان ، فلو ماثله شيء من المحدثات الممكنات ، للزم أن يجب للمحدث القدم وللمكن الوجوب ،، وأن يجب للواجب القديم الحدوث والإمكان ، وذلك يستلزم الجمع بين النقيضين من وجوه متعددة .

فإن قيل : فالواجب والممكن يتفقان في مسمّى الوجود والقيام بالنفس ، وأن كلاً منهما حيّ عليم قدير ، فيلزم أن يجوز على أحدهما ما جاز على الآخر ؟

قيل : هما لم يتماثلا في هذا الذي اتفقا فيه ، ولم يتساويا في ذلك ، بل الثابت لله من ذلك ليس مماثلاً للثابت للمخلوق من ذلك ، بل بينهما من التفاضل أعظم من التفاضل الذي بين أعظم المخلوقات وأدناها .

وإذا قيل: اشتركا في ذلك ، فمعناه أنهما اشتركا في الكليّ المطلق ، الذي لا يوجد كليًّا مطلقًا إلا في الذهن لا في الخارج ، وإلا فما لكل منهما من ذلك يختص به لا يشركه فيه غيره . ثم ذلك المشترك لا يلزمه شيء من صفات النقص ، وما وجب له وجاز عليه وامتنع عليه فلا محذور في اتصاف الرب به ، فمسمّى كون الشيء موجودًا قائمًا بنفسه ، حيًّا عليمًا قديرًا ، سمعيًا بصيرًا ، وإن قيل : إنه متفق مشترك ، فما لزم هذا المشترك ووجب له وجاز عليه أو امتنع عليه ، فالرب موصوف به ، ولا محذور في ذلك ، فإنما المحذور في ما كان من خصائص المخلوق ، فالرب تعالى منزه عن أن يوصف بشيء من خصائص المخلوقين ، إذ خصائصهم كلها تنافي ما استحقه من الكمال الواجب له ، فهي نقائص بالنسبة إليه وإن قُدر أنها كمال للمخلوق .

وكمال كل شيء بحسب ما يمكن وجوده له ، والمخلوق لا يمكن أن يكون قديمًا واجبًا بنفسه ربًّا غنيًّا عمّا سواه ، إلى غير ذلك من خصائص الرب ، فهذا الكمال اختص به السرب كما اختص الرب تبارك وتعالى من الكمال الذي يوصف العبد بما يتفق فيه الاسم ، كالحياة والعلم والقدرة ، بما لا يماثله فيه المخلوق ، فالرب مختص إما بنوع لا يوصف به غيره ، مثل كونه رب العالمين ونحو ذلك ، وإما بما لا يماثله فيه غيره ، كالحياة والعلم .

ثم إنه إذا عُلم استحقاق الرب تعالى لصفات الكمال لزم أن يكون متكلمًا سميعًا بصيرًا ، لأن هذه الصفات من صفات الكمال ، وإن لم يتصف بها لزم اتصافه بنقائصها .

ومن ظن أن الكمال لا يعلم إلا بالسمع كصاحب « الإرشاد » أثبت صدق الرسول بدلالة المعجزة الجارية مسجرى تصديق الرسول ، وقال : إن العلم بكونه رسولاً وتسعديق المرسل له لا يقف على العلم بكونه متكلماً ، ثم يُعلم تنزيهه عن النقائص بالسمع .

فقال له آخرون : فإذا كان مرجعكم في نفي النقائص إلى السمع ، فأثبتوا هذه الصفات بالسمع من أول الأمر ، ولا حاجة بكم إلى جعل ذلك موقسوفًا على مقدمة

قاعدة في تحقيق الرسالة وإبطال قول أهل الزيغ والضلالة المسمى « بالصفدية » \_\_\_\_ ٢٢١

نفي النقائص التي لا تثبت إلا بالسمع .

وأما أثمة الصفاتية فيقولون : إن إثبات الكمال ونفي النقص يُعلم بالعقل . ولهذا أثبت هذه الصفات بالعقل أثمة السلف وأثمة متكلمة الصفاتية ، كالأشعري وأمثاله ، فإنهم كلهم يثبتون استحقاق الرب لهذه الصفات بالعقل .

ومما أنكر عليهم الناس في النفي بطريقة نفي الجسم أن قالوا: إن هذه الطريقة هي التي ولّدت بين المسملين اختلافهم في القرآن وكلام الله تعالى ، حتى صار كثير من الناس – أو أكثرهم – في ذلك إما حائرًا وإما مخطئًا مبتدعًا ، وكفّر بعضهم بعضًا بسبب ذلك ، وصار الذين سلكوا هذه الطريق يذكرون ما يمكن من الاختلاف ، ولا يعلمون أن في المسألة قولاً سوى ما ذكروه .

كما نجد أرباب المقالات والملل والنحل ، يذكرون ذلك ، مثل كتب « المقالات » لأبي عيسى الوراق<sup>(۱)</sup> ، والنوبختي<sup>(۱)</sup> ، ولأبي الحسن الأشعريّ ، ولأبي القاسم الكعبي<sup>(۱)</sup> ، ولأبي الفتح الشهرستانيّ ، ولأبي محمد بن حزم (۱) ، وغير هؤلاء .

وكذلك كتب البحث والمناظرة ، وذلك أن الجهمية والمعتزلة ، الذين هم ائمة هذه الطريق ، لما اعتقدوا أن حدوث العالم إنما عُلم بحدوث ما قام به من الأعراض ، كالحركات وغيرها ، وأن ما قام بذلك يكون حادثًا ، قالوا : لأن ما لا يسبق الحوادث فهو حادث .

وكثير منهم لم يتفطّنوا في هذا المقام للفرق بين مقارنة الحوادث المعيّنة وبين مقارنة حادث بعد حادث إلى غير نهاية ، بل إذا قيل ذلك تصور العقل أن هذا حادث ليس بقديم ، وأن ذاك لا يكون قبله ، بل معه أو بعده ، فلزم أن يكون قرين الحادث حادثًا .

<sup>(</sup>١) هو : محمد بن هارون الوراق من المعتزلة ، توفي سنة ٢٤٧ هـ . انظر الأعلام للزركلي (٧/ ٣٥١) .

<sup>(</sup>٢) هو : أبو محمد الحسن بن موسى النوبختي ، توفي سنة ٣٠٠ هـ .

 <sup>(</sup>٣) هو : عبد الله بن أحمد بن محمود الكعبيّ البلخيّ الخراسانيّ ، من أثمة المعتزلة ، توفي ببلخ سنة ٣١٩ هـ .
 انظر تاريخ بغداد (٩/ ٣٨٤) .

<sup>(</sup>٤) هو : عليّ بن أحمد بن سعيد بن حزم ، إمام الظاهرية في عصره ، ولد سنة ٣٨٤ هـ ، وتوفي سنة ٤٥٦ هـ ، انظر وفيات الأعيان (٣/٣ – ١٧) .

ولكن حكم العقل بهذا على معين ليس حكمًا على حوادث متعاقبة ، وعلى النوع المتعاقب من الواحد المعين ، ولكن تفطن للفرق كثير منهم ، فاحتجوا على امتناع حوادث لا أول لها بما نبهنا على بعضه ، وقد استوفينا الحجج في هذا الباب في « درء تعارض العقل والنقل » ، وذكرنا كل ما بلغنا أنه ذكر في هذا الباب .

وكذلك أيضاً أصحاب هذه الطريق لم يفرقوا بين أن يكون مقارن الحوادث مخلوقًا مفعولاً محتاجًا إلى غيره ، بحيث لا يمكن أن يفعل دون الحوادث في الأزل ، وبين أن يكون هو الفاعل المحدد الغني عن غيره ، لأن حجتهم وهي استناع دوام الحوادث تتناول النوعين .

والذين عارضوا هؤلاء من الفلاسفة القائلين بقدم الأفلاك ، كأرسطو وأتباعه ، فإنهم جوّزوا حوادث لا أول لها ، ولم يفرّقوا بين النوعين .

وأما أئمة أهل الملل وأساطين الفلاسفة ففرقوا بين النوعين ، فإنه إذا كان المقارن للحوادث الذي لا يخلو عنها مفعولاً لغيره ، هو والحوادث ، لزم أن يكون ازليًّا مربوبًا ، وأن يكون ربَّه موجبًا له بذاته ، بحيث يقارن وجوده وجوده ، والموجب بذاته في الأزل لا يوجب الحادث وحده ، ولا الحادث وقرينه ، فإن إيجاب النوع الحادث في الأزل عتنع ، وكذلك إيجاب الحادث وقرينه في الأزل ، فإنه يقتضي أن الحادث في الأزل عتنع ، وكذلك إيجاب الحادث وقرينه في الأزل ، فإنه يقتضي أن يكون الحادث لا يكون إلا شيئًا بعد شيء .

وإذا قيل: اللازم هو النوع الذي يحدث شيئًا فشيئًا ، لم يكن شيء من هذا لازمًا للموجب بذاته ، ولم يكن أيضًا في الأزل موجب بذاته ، فلا يتصور قديم يكون غيره ربّه ، وذلك لأن كونه موجبًا في الأزل يستلزم كمال إيجابه ومؤثريته ، فإن ما يسمى الفاعل أو الموجب أو المقتضي أو المؤثر ، أو نحو ذلك من الأسماء التي تُقال في هذا الباب ، لا يكون مؤثرًا حتى يستكمل جميع الشروط التي بها يكون مؤثرًا ، وإذا استكملها وجب حصول الأثر ، لأن وجود الأثر بدون استكمال شروط التأثير عمنع ، وتخلفه بعد استكمالها عمنع ، لأنه لو تخلف ولم يجب حينئذ لكلان إما

ممتنعًا وإما ممكنًا ، فإن كان مستنعًا لزم أن يكون الفعل بعد استكمال الفاعل جميع الشروط ممتنعًا ، وهذا تناقض .

ثم إذا قُدَّر أنه كان ممتنعًا ، فإن دام امتناعـه لزِم أن لا يمكن الفعل بحال ، وهو خلاف الواقع ، وإن أمكن بعد ذلك ، لزم أن يصيـر ممكنًا بعد أن كان ممتنعًا ، مع أنه لم يتجدد شرط من شروط التأثير يصحح كون الفاعل مؤثرًا .

ومعلوم أن الإمكان بعد الامتناع لا يكون إلا لتجدد أمر يمكن معه الفعل ، وإن لم يتجدد شيء لزم استواء الحالين ، فيلـزم تخصيص أحدهما بالامتناع والآخر بالإمكان ترجيحًا لأحـد المتماثلين على الآخر بـلا مرجح ، وهـذا ممتنع في بدائة العقول.

وإن قـيل : إن الفعل كـان ممكنًا مع اسـتكمـال المؤثر ، وشروط الـتأثيـر ليس بواجب ولا ممتنع .

قيل: فحين بعد هذا ، ويمكن وجوده في تلك الحال ، ويمكن وجوده بعد هذا ، فتخصيص أحدهما بالوجود إن لم يفتقر إلى مرجّح لزم الترجيح بلا مرجح ، وإن افتقر إلى مرجح كان ذلك المرجح من جملة شروط التأثير ، وكان الفعل بدونه ممتنعًا لا ممكنًا ، فأحد الأمرين لازم: إما وجود الممكن ، وذلك عند وجود مقتضيه التام ، وإما عدمه ، وذلك عند عدم مقتضيه التام .

ولهذا قـال المسلمون: ما شـاء الله كان، وما لم يشـأ لم يكن، فما شـاء كونه وجب كـونه، لا يمكن أن لا يكون، ومـا لم يشأ كـونه يمتنع كـونه فــلا يكون بدون مشيئته .

وإذا كان كذلك فوجود شيء من حوادث العالم وسائر أجزائه في الأزل ممتنع ، لأنه لا يوجد إلا مع وجود مجموع المؤثرية ، ولو وجد في الأزل مجموع المؤثرية ، لزم وجود جميع الآثار ، ولو وجد جميع الآثار في الأزل لم يحدث في العالم شيء.

ولو قيل : وجد مجموع المؤثرية لحادث بعد حادث .

قيل : كل حـادث لا يكون مجمـوع المؤثرية موجـود إلا عند وجوده ، لأنه لو

وجد مجمـوع المؤثرية ولم يوجد لزم وجود مجمـوع المؤثر التام بدون آثره ، ووجوب الموجب التام بدون موجبه ، والعلة التامة بدون معلولها ، وهو باطل .

ووجود المخلوق المستلزم للحوادث بدون الحوادث ممتنع، فاستنع وجود شيء من المخلوقات في الأزل ، كما امتنع وجود شيء من الحوادث في الأزل ، ولو قدر أن بعض العالم قديم ، وهو خال عن الحوادث ، ثم تجددت فيه الحوادث . لقيل : فحيئذ فيلزم حدوث الحادث بلا سبب مرجح ، وذلك يقتضي ترجيح أحد المتماثلين على الآخر بلا مرجح ، فتبين أن المكنات مستلزمة للحوادث ، وأن الممكن المستلزم للحوادث لا يكون شيء منه قديمًا ، فليس مع الله شيء قديم من العالم .

وبهذا يظهر الفرق بين ما قارن الحوادث من الممكنات ، وبين ما قارن الواجب بذاته ، كأفعاله القائمة به ونحو ذلك ، فإن الواجب هو قديم أولي واجب الوجود بنفسه ، لا يفتقر في ذلك إلى علة قديمة ، ولا موجب قديم ، ولا فاعل قديم ، بل قدمه ووجوبه من لوازم ذاته القديمة ، فإذا قُدر أنه كما قال أئمة السلف : لم يزل متكلماً إذا شاء ولم يزل فاعلاً أفعالاً تقوم به ، كان غاية ما يلزم دوام الحوادث ، فإن كان هذا ممتناً لزم حدوث ما لا يخلو عن الحوادث ، وأن الحوادث لها أول ، فيلزم حدوث العالم ، وإن كان هذا ممكناً لزم حدوث كل شيء من العالم أيضاً ، لأن الحوادث لا تكون إلا شيئاً بعد شيء : يمتنع وجودها في آن واحد ، فليس من الأوقات في الأزل إلى الأبد وقت يمكن فيه وجود جميع المحدثات ، وهو فاعل لكل حادث وقت إحداثه الحوادث إلى شيء مباين له ، بل هو الغني بنفسه عما سواه ، فليس كونه محدثاً لهذا الحادث أو لهذا الحادث بحيث يكون محدثاً له بالفعل أمراً قديماً لازماً لذاته في الأزل ، ولا هو في الأزل محدثاً لم يزل ولا لجميع الحوادث ، ولكن هو في الأزل فاعلاً ، أي فاعلاً شيئاً بعد شيء ، وليس في الأزل شيئاً محدوداً كان فيه فاعلاً يزال فاعلاً ، أي فاعلاً شيئاً بعد شيء ، وليس في الأزل شيئاً محدوداً كان فيه فاعلاً للجميع ، بل هو في كل حال أزلي قديم كما لم يزل ازلياً قديماً .

ففي كل حال يفعل كما كان فيما قبلها يفعل ، وفيما بعدها يفعل ، ولم يقارنه على الدوام شيء من الأفعال ، فأن لا يقارنه شيء من المفعولات بطريق الأولى

والأحرى ، فلا يكون شيء من الأفعال أزليًّا قديمًا ، فلا يكون شيء من المفعولات أزليًّا قديمًا ، ولا يجوز أن يكون في وقت من الأوقات مؤثرًا في جميع الحوادث ولا فيما يستلزم جميع الحوادث ، ولا يكون في وقت من الأوقات يصير مؤثرًا في حادث بعد حادث ، لكن لا يقال : إنه كان في الأزل أو وقت بعينه مؤثرًا في حادث بعد حادث ، فكونه مؤثرًا في حادث بعد حادث ، فكونه مؤثرًا في حادث بعد حادث .

ولفظ القديم والأزليّ فيه إجمال ، فقد يراد بالقديم الشيء المعيّن الذي ما زال موجوداً ليس لوجوده أول ، ويراد بالقديم الشيء الذي يكون شيئاً بعد شيء ، فنوعه المتوالي قديم ، وليس شيء منه بعينه قديمًا ولا مجموعه قديم ، ولكن هو في نفسه قديم بهذا الاعتبار ، فالتأثير الدائم الذي يكون شيئًا بعد شيء ، وهو من لوازم ذاته ، هو قديم النوع ، وليس شيء من أعيان الآثار قديمًا ، لا الفلك ولا غيره ، ولا ما يسمى عقولاً ولا نفوسًا ولا غير ذلك ، فليس هو في وقت معيّن من الأوقات مؤثراً في حادث بعد حادث ، ولكنه دائمًا مؤثر في حادث بعد حادث ، ولكنه دائمًا مؤثر في حادث بعد شيء ، وهو مؤثر في حادث بعد حادث ، فتم وقت ، فإذا كان المفعول شيئًا بعد شيء ، وهو مؤثر في حادث بعد حادث وقتًا بعد وقت ، فإذا كان المفعول مستلزمًا للحوادث لم يفعل إلا والحوادث مفعوله معه ، وهي وإن كانت مفعولة فيه شيئًا بعد شيء ، فالمحدث لها شيئًا بعد شيء إن أحدث مقارنها في وقت بعينه ، لزم شيئًا بعد شيء ، فالمحدث لها شيئًا بعد شيء إن أحدث مقارنها في وقت بعينه ، لزم شيئًا بعد شيء ، فالمحدث لها شيئًا بعد شيء إن أحدث مقارنها في وقت بعينه ، لزم شيئًا بعد شيء ، فالمحدث لها شيئًا بعد شيء أن أحدث مقارنها أن وقت بعينه ، لزم

وإن قيل : هو مقارن له قديم معه بحيث يوجد معه كل وقت .

قيل: فهذا لا يمكن إلا إذا كان علة موجبة له لا محدثًا له ، ولا بد أن يكون علة تامة ، فيكون في الأزل مؤثرًا تام التأثير مستجمعًا لشروط التأثير لشيء معين ، وإذا كان مؤثرًا قديمًا دائمًا لشيء معين ، كانت لوازم ذلك المعين معه لا يمكن تأخر شيء منها عنه ، لامتناع وجود الملزوم بدون اللازم ، فيلزم وجود الحوادث كلها في الأزل .

فإذا قيل : هي نلزم العالم شيئًا بعد شيء .

قيل: فيجب أن يكون محدثها يحدثها شيئًا بعد شيء ، فلا يكون التأثير المعين فيها ، ولا في شيء منها ، ولا في واحد بعد واحد ازليًا ، فإن ما يوجد شيئًا بعد شيء لم يكن ازليًا إلا باعتبار النوع كما تقدم ، وإنما يكون الأزليّ نوع التأثير ، والكلام إنما هو في شيء معين من العالم ، فلا يكون شيء معين من العالم ازليًا .

يبين هذا أن العالم مفعول له ، فإذا كان الفعل لا يكون إلا شيئًا بعد شيء ، فالمفعول بطريق الأولى والأحرى .

وإذا قُدر مفعولٌ قديم لازم له لزم أن يقدر معه فعل قديم لازم له ، وإذا كان فعل هذا قديمًا لازم له ، وفعل الحوادث الملازمة له شيئًا بعد شيء ، كان له فعلان ومفعولان مع تلازمهما : أحدهما قديم لازم له في القدم لا يتأخر عنه شيء في الأول، والآخر دائم يحدث شيئًا بعد شيء لا يجوز أن يقارنه شيء في الأول.

والتقدير أن أحدهما مقارن للآخر ملازم له ، وهذا جمع بين المتناقضين ، فإنه إذا قُدر أن العالم أو شيء منه قديم لازم له في الأزل لا يجور تأخره عنه لكونه معلولاً له مفعول الفعل القديم اللازم له ، والعالم مقارن للحوادث التي ليس شيء منها قديم لازم له في الأزل ، بل كان كل واحد منها متأخر عنه ، ووجودها واحد بعد واحد ليس هو نفيًا قديمًا ثابتًا في الأزل ، بل موجوداً شيمًا بعد شيء ، كان ما لا يمكن وجوده في الأزل ، وهو متناقض ، فتبين أن عكن وجوده في الأزل شيمًا بعد شيء غمتنع ، كما أن فعل مجموعها ممتنع ، وكما أن كل فعل فعلها في الأزل ممتنع ، فإذا امتنع فعلها في الأزل على كل تقدير ، امتنع فعل ما يلزم منها على كل تقدير ، فإنه إن فعل معها كان ممتنع ، وإن فعل معها تقدم فعلها أيضًا ، وهو ممتنع .

وإذا كان قدم العالم أو شيء منه المستلزم للحوادث يتضمن فعل الحوادث في الأزل ، وهو ممتنع على كل تقدير .

والفرق ثابت بين فعل الحوادث في الأزل وبين كونه لا يزال يفعل الحوادث ، فإن الأول يقتضي أن فعلاً قديمًا معه فعل به الحوادث من غير تجدد شيء . والثاني يقتضي أن لم يزل يفعلها شيئًا بعد شيء ، فهذا يقتضي قدم نوع الفعل ودوامه ،

وذاك يقتضي قدم فعل معين ، وقد تبين أنه يمتنع قدم فعل معين للحوادث ، فيمتنع فعل الحوادث بدون ملازمها ، فثبت امتناع فعل الملازم لها في القدم ، وذلك أن التلازم من الطرفين ، فإن التقدير أن كل شيء من العالم فإنه مقارن للحوادث ملازم لها ، يلزم من وجود شيء من العالم وجود حادث معه ، ويلزم من وجود شيء من حوادث العالم وجود شيء آخر معه ، ولو كان الملزوم من أحد الطرفين لكفى ، فإن المقصود أن يكون كل شيء من العالم لا يسبق الحوادث المعلوم حدوثها ، بل يكون معها أو بعدها ، فإذا كان كل شيء من العالم مستلزمًا للحوادث كفى ذلك ، فإن ذلك الجزء من العالم لو كان قديمًا لكان قديمًا بفعل قديم معين له وللحوادث معه ، فأن وجود الحوادث عمتنع ، وفعل قديم للحوادث عمتنع ، ففعل قديم ملزومها عمتنع ، فقدم ملزومها عمتنع ، وهو المطلوب .

وإذا أخذت التـــلازم من الطرفين قلت : فــعل الحــوادث بفــعلي قـــديم ممتنع ، وفعلهــا بدون ملازمــها المقارن لهــا ممتنع ، فيلزم إذا فــعلت أن تفعل مع ملزومــها ، وذلك لا يكون إلا بفعل قديم ، وهو ممتنع .

وهذا بين كيفما قلبته ، فإنك إذا فرضت الملزوم يفعل بفعل قديم ، وفعلت هي أيضًا بفعل قديم آخر ، لزم قدم الفعلين جميعًا ، لامتناع انفكاك أحدهما عن الآخر ، فإنه كما تلازم المفعولان تلازم الفعلان ، وإذا كان أحد المتلازمين يمتنع قدمه فالآخر أيضًا يمتنع قدمه ، لأنه لو لم يمتنع قدمه للزم إما وجودهما وهو ممتنع ، أو وجود أحد المتلازمين دون الآخر وهو ممتنع .

فقد تبيّن أن مع القول بجنواز حوادث لا أول لهنا ، بل مع القول بوجنوب ذلك، يمتنع قدم العالم أو شيء من العالم ، وظهر الفرق بين دوام الواجب بنفسه القديم الذي لا يحتاج إلى شيء ، وبين دوام فعله أو مفعوله وقدم ذلك ، فإن الأول مبحانه هو قديم بنفسه ، واجب غنيّ ، وأما فعله فهو شيء بعد شيء .

فإذا قيل: هو قديم النوع وأعيانها حادثة ، لزم حدوث كل ما سواه وامتناع قدم شيء معه ، وأنه يمتنع أن يكون شيء من مفعولاته قديمًا ، إذ كل مفعول فهو مستلزم للحوادث ، والإلزام حدوث الحوادث بلا سبب ، وترجيح أحد المتماثلين بلا مرجح،

لأنه لا يكون قديمًا إلا بفعل قديم العين لا قديم النوع ، وفعل قديم العين للمحادث عتنع ولملازم الحادث عتنع ، وفعلان قديمان مقترنان أحدهما للحادث والآخر لملازم الحادث عتنع ، فتبين استناع قدم فعلل شيء من العالم على كل تقدير ، لأن وجود المفعول بدون الفعل المشروط فيه عتنع .

وقد عُرف أيضًا أن وجـود العالم منفكًا عن الحوادث ثم إحداث الحـوادث فيه أيضًا عتنع ، فثبت امتناع قدمه على كل تقدير .

ويمكن تقديس حدوث كل العالم بالنظير إلى نفس الفاعل المؤثر فيه ، مع قطع النظر عن العالم - خلاف ما يزعمه ابن الخطيب وطائفة - أن القائلين بالقدم نظروا إلى المؤثر، والقائلين بالحدوث نظروا إلى الأثر .

وذلك أن يُقال : قد ثبت أنه موصوف بصفات الكمال ، وأن الكمال الممكن الوجود لازم له واجب له ، وأنه مستلزم لذلك .

وحينئذ فيقال: الفاعل الذي يمكنه أن يفعل شيئًا بعد شيء ، ويحدث الحوادث أكمل ممن لا يمكنه الإحداث ، بل لا يكون مفعوله إلا مقارنًا له، بل يقال: هذا في الحقيقة ليس مفعولاً، إذ ما كان لازمًا للشيء لا يتجدد فهو من باب صفاته اللازمة له، لا من باب أفعاله ، فإن ما لزم الشيء ولم يحدث ويتجدد لم يكن حاصلاً بقدرته واختياره ، بل كان من لوازم ذاته وما كان من لوازم ذاته لا يتجدد ولا يحدث كان داخلاً في مسمى ذاته كصفاته اللازمة له، فلم يكن ذلك من أفعاله ولا من مفعولاته.

وإذا كان كذلك فتقدير واجب بنفسه أو قديم أو قيّوم أو غنى لا يفعل شيئًا ولا يحدثه ولا يقدر على ذلك تقدير مسلوب لصفات الكمال ، وكون الفعل ممكنًا شيئًا بعد شيء أمر ممكن في الوجود ، كما هو موجود للمخلوقات ، فثبت أنه كمال ممكن ولا نقص فيه ، لا سيما وهم يسلمون أن الجود صفة كمال ، فواجب لا يفعل ولا يجود ولا يحدث شيئًا بعد شيء ، وإذا كان يجود ولا يحدث شيئًا بعد شيء ، وإذا كان كمالاً لا نقص فيه وهو ممكن الوجود ، لزم أن يكون ثابتًا لواجب الوجود ، وأن يكون ثابتًا للقيّوم .

وإذا كان كذلك فمن كانت هذه صفته استنع وجود المفعول معه ، لأنه لو وجد معه للزم سلب الكمال ، وهو الإحداث شيئًا بعد شيء ، والفعل الدائم للمفعولات شيئًا بعد شيء ، وإذا كان نفس الكمال الذي يستحقه لذاته يوجب أن يفعل شيئًا بعد شيء ، ويمتنع أن يقارنه شيء من المفعولات ، فيكون لازمًا له ، ثبت حدوث كل ها سواه ، وهو المطلوب .

#### من حججهم على قدم العالم:

وهذا مما احتجوا به على قدم العالم ، وهو يدل على حدوثه ، فإنهم قالوا : الفعل صفة كمال، والجود صفة كمال، فلا يجوز أن يسلبهما الباري تعالى في الأزل.

#### الرد عليهم :

فيقال لهم: الكمال أن يفعل دائمًا شيئًا بعد شيء ، أو أن يكون المفعول معه قديمًا ، والثاني باطل قطعًا .

أما أولاً : فلأنه خلاف المعلوم بالضرورة .

وأما ثانيًا : فلأنه يقال لهم : إذا كان الفعل الحادث شيئًا بعد شيء ليس صفة كمال ، بل الفعل المقارن له ، فإنه يلزم أن لا يحدث شيء .

وأيضًا فإن هذا معارض بأن يُقال: بل الأفعال المحدثة النوع الدائمة إلى الأبد أكمل من فعل واحد قديم من غير أفعال حادثة ، فالذين قالوا: لم يكن فاعلاً حتى أحدث السموات ، وهو محدث شيئًا بعد شيء إلى الأبد ، أحسن قولاً عمن قال: إنه لم يزل فاعلاً لشيء واحد ولا يفعل غيره ، فإن كثرة الأفعال والمفعولات أكمل من قلة الافعال والمفعولات ، فتبين أن ما أثبتوه للخالق من كون هذا العالم لازمًا له قديمًا بقدمه ، هو صفة نقص ، ليس صفة كمال .

والمقصود هنا أن الذين أثبتوا حدوث العالم بحدوث الجسم - كما تقدم - قالوا: فإذا كان الدليل على حدوث المحدثات إنما هو قيام الصفات والأفعال بها ، فكل ما قامت به فهو حادث ، وإلا انتقض الدليل على حدوث العالم وإثبات الصانع .

### أقوال الجممية :

قالوا: فيجب أن يكون كلامه حادثًا بعد أن لم يكن ، ويصير متكلمًا بعد أن لم يكن ، كما أنه صار فاعلاً بعد أن لم يكن فاعلاً ، وفعله حادث .

قالوا: وكل ما قامت به الحوادث فهو حادث كما تقدم ، فيلزم أن لا يقوم به كلام ، ولا فعل، ولا صفة ، فقالوا: كلامه مخلوق في غيره ، ولا يقوم به علم ولا قدرة ولا حياة ولا غير ذلك من الصفات ، لأنه لو قام به ذلك لكان عرضًا قائمًا بالجسم ، والجسم محدث . قالوا: وليس هو فوق العالم ، ولا مباين للعالم ، ولا يصعد إليه شيء ، ولا ينزل من عنده شيء ، ولا يُرى ، لأنه لو كان كذلك لكان جسمًا ، والجسم محدث .

فلما أظهروا هذا القول شاع في الأمة إنكار ذلك ، وقالوا : هذا تعطيل للخالق، وجحود لصفاته وكلامه وأفعاله ولذاته ، فظهر عن الأثمية والسلف النكير والتكفير للجهمية ، وهؤلاء الذين قالوا : القرآن مخلوق ، فلما شاع الخوض في هذا النزاع ، ودخلت فيه أهل السيوف والاقلام ، وعظم فيه النزاع والخصام ، ظهر لجمهور المسلمين وأثمة الدين فساد هذا القول ، فإنه يجر إلى قول فرعون ونحوه من المعطلة ، وإن كان قائلو ذلك ما قصدوا به ذلك ، بل دخلوا في بحوث ظنوها تنصر ما جاء به الرسول ولا دليله .

## انقسام القائلين في القرآن إلى أربع فرق:

وأما أول من أظهر ذلك في الإسلام ، فإن بعض أهل العلم يقولون : إنه كان ملحماً زنديقًا ، وكان يعلم أن قوله يستلزم تعطيل الصانع ، فأحدث هذا ، كما أحدثت الزنادقة الرفض تسترًا بموالاة علي ، فلما أطبق أهل السنة والجماعة والجمهور على أن كلام الله غير مخلوق صار القاتلون لذلك أربع فرق :

فرقتان قالتا: إذا لم يكن مخلوقًا فهو قديم، فإنه إما مخلوق منفصل عن الرب، وإما قديم قائم به ، فالقديم صفاته ، والمخلوق المنفصل مفعولاته . وقالوا : الكلام كالحياة لا يتعلق بمشيئته وقدرته واختياره ، فلا يقال : إنه يقدر على الكلام ،

ولا إنه يتكلم بمشيئته واختياره وقدرته ، وأنكر هؤلاء وجود أفعال تقوم به شيئًا بعد شيء ، وقالوا : هذا هو الدليل اللذي احتججنا به على حدوث العالم وأجسامه ، وهو كونه لا يخلو من الحوادث ، فإنه إذا قامت به الحوادث لم يخل منها ، وما لم يخل من الحوادث فهو حادث .

## مقال ابن كلاب والأشاعرة في القرآن :

ثم من هؤلاء من قال : إذا كان قديًا فالـقديم لا يكون حروفًا وأصواتًا ، لأنها متعاقبة شيئًا بعد شيء ، ولا يكون معاني متعددة ، لأن وجود ما لا يتناهى من المعاني متعدد، وتخصيص قدر دون قدر تحكم . قالوا : فيكون القديم معنى واحدًا هو النهي والأمر والخبر والاستخبار ، والعبارة عن ذلك المعنى بالعربية قرآن ، وبالعبرية توراة ، وبالسريانية إنجيل .

وهذا أصل قول ابن كُلاَّب (١) ومن وافقه كالأشعري والقلانسي (٢) وغيرهما . فقال لهم الجمهور : هذا القول معلوم الفساد بالضرورة ، فإنه يلزم أن تكون الحقائق المتنوعة شيئًا واحداً . قالوا : ونحن نعلم بالاضطرار أن التوراة إذا عربناها لم تكن معانيها معاني المقرآن ، ولا معنى آية الكرسي آية الدين ، ولا معنى سورة الإخلاص معنى تبت يدا أبي لهب. قالوا : ولا معنى الخبر هو معنى الأصر بأي شيء فُسر المعنى، سواء فُسر بالعلم والإرادة أو بأمر آخر يخالف العلم والإرادة ، فنحن نعلم أن هذا ليس هو ذا .

وقالوا لهؤلاء: إن جاز أن يكون الخبر هو الأمر والنهي ، فتكون الحقيقتان شيئًا واحدًا ، فسجوًروا أن يكون العلم هـو القـدرة ، والقـدرة هي الإرادة ، أو تكون الصفات كلها شيئًا واحدًا .

فلما أوردوا هذا السؤال ، قال بعضهم : هذا سؤال لا جواب لنا عنه ، كما ذكر ذلك الآمديّ وغيره . وقال بعضهم : هذا يتوجه من جهمة العقل ، ونحن إنما أثبتنا تعدد الصفات بالإجماع لا بالعقل . لأن الناس إما مثبت للصفات وإما ناف لها .

<sup>(</sup>١) هو : أبو محمد عبد الله بن سعيد بن محمد بن كلاب القطان ، توفي سنة ٢٤٠ هـ بقليل .

<sup>(</sup>٢) هو : أحمد بن عبد الرحمن بن خالد القلانسيّ الرازي .

والمثبتون يقولون بتعددها ، فالقول بإثباتها واتحادها خرق للإجمعاع ، وهذه طريقة القاضي أبي يعلى في القاضي أبي يعلى في باب الصفات والكلام في الجملة .

ومنهم من طلب أن يفرق بين البابين فذكر ما أنكره هؤلاء وغيرهم عليه ، فهؤلاء يقولون بقده الحادة ، فهم اتحادية في الصفات .

#### الرد على فرق أخرى :

والفريق الثاني وافقوهم على القدم ، وعلى أن لا يتكلم بمشيئته وقدرته ، وأن الكلام المعين صفة لازمة لذات ، وأنه ما ثمّ إلا قديم لازم لله بعينه . وأما ملحلوق منفصل عنه وأما ما يتعلق بقدرته ومشيئته ويقوم بذاته فأنكروه ، وادّعوا كما ادعى أولئك وجود الحوادث بدون سبب حادث ، والترجيح بمجرد الإرادة ، مع تماثل وقت الفعل وغيره . وقالوا : القادر يرجح أحد المتماثلين بلا مرجّع .

ثم رأوا قول أولئك: أن الكلام العربيّ ليس بكلام الله، ولم يتكلم الله به ولا يتكلم، وإنما كلامه مجرد معنى هو حقائق مختلفة- قولاً مخالفًا للمعقول والمنقول:

قالوا: فالكلام القديم هو الحروف والأصوات ، ومنهم من قال : الحروف دون الأصوات فهي قديمة أزلية بأعيانها ، لا نقول بوجود شيء بعد شيء ، وأنه ما وال يقول : يا آدم ، يا نوح ، يا موسى من الأزل إلى الأبد ، ولا يزال يقول ذلك . وقال هؤلاء باقتران الحروف بعضها ببعض في الأزل ، وأن الياء والسين موجدتان معًا في الأزل، والترتيب بينهما إنما هو ترتيب في ذاتهما أو في ظهورهما لا في وجودهما.

وهذا قـول طائفة من أهل الكلام والحـديث والفـقه ، حكاه الأشـعـريّ في «المقالات» عن طائفة قالته (١) ، وقد وافقهم عليه طائفة من الفقهاء من أصحاب مالك وأحمد والشافعيّ وغيرهم .

فأنكر الجمهـور هذا القول ، وقالوا : هذا مخالفٌ لصريح المعقول والمنقول ،

<sup>(</sup>١) انظر مقالات الإسلاميين (٢/ ٥٨٦).

فإن الله تعالى يقول: ﴿إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئًا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُن فَيَكُونُ ﴾ [يس: ٨٢] ، و ان ، تخلص الفعل المضارع للاستقبال : ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلائكَة إِنِّي جَاعلٌ فِي الأرْض خَليفَةٌ ﴾ [البقرة : ٣٠] ، أي : واذكر إذ قال ربك للملائكة ، والمؤقت بظرف معين لا يكون قديمًا أزليًا .

وقال تعالى : ﴿إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ اللَّهِ كَمَثَلِ آدَمَ خَلَقَهُ مِن تُرَابٍ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُن فَيَكُونُ﴾ [آل عمران : ٥٩] ، وقال تعالى : ﴿فَلَمَّا أَتَاهَا نُودِيَ يَا مُوسَىٰ﴾ [طه : ١١]، ومثل هذا في القرآن كثير .

قالوا : والصوت كالحركة توجد شيئًا بعد شيء فيستحيل اقتران أوله بآخره ، ووجوده كله في وقت واحد، وإنما يوجد متعاقبًا، ثم جمهور أرباب هذا القول قالوا: هذا القرآن كلام الله ، وليست الأصوات المسموعة من القرآن صوت الله ، بل صوت الله غير ذلك ، ولكن هذا المسموع كلام الله ، وهو مسموع بصوت القارئ . كما قــال تعالى : ﴿فَأَجِرْهُ حَتَّىٰ يَسْمَعَ كَلامَ اللَّه﴾ [التــوبة : ٦] . وقــال النبيُّ ﷺ : «زينوا القرآن بأصواتكم»(١) ، فأضاف الكلام إلى الله ، والصوت إلى القارئ .

وقالت طائفة: بل نفس هذا الصـوت المسموع هو الصوت القديم، أو مـشتملُّ على الصوت القديم. وقالوا: إن القديم يظهر قرين الحركات المحدَّة، وإن الأصوات ليس فعل العباد، لأنها إنما تكون فعلاً لهم إذا كانت متولدة عن أفعالهم، ونحن لا نقول بالتولد، بل هي مضافة إلى الله بحسب ما توجبه الإضافة، فإن كان بغير القرآن كانت مخلوقة له، وإن كانت بالقرآن كانت صفة له، وهي الصوت القديم .

فقال جـمهور الأمة : هذا قـول معلوم الفساد بالـضرورة ، مخالف للمـعقول والمنقول ، وهي نوع من البدع الباطلة شرعًا وعقلاً .

وقــال الفريــق الثالث: أنتم إنمــا أُوتيتم من حــيث جــعلتم أن الله لا يقــدر أن يتكلم، ولا يتكلم بقدرته ومشيئته ، وأنكرتم قيام الأفعال به ، ولذلك فإنما أقول :

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاريّ مـعلقًا في التوحيد (١٣/ ٥٢٧) ، وعزاه الحافظ ابن حجر للبخــاريّ في كتاب خلق الأفعال من رواية عبد الرحمن بن عوسجة عن البراء بهذا ، وأخرجه أبو داود في الوتر (٢/ ٧٥) ح(١٤٦٨) ، والنسائيُّ في الافتستاح (٢/ ١٣٩) باب تزيين القرآن بالصسوت ، وابن ماجه في الإقسامة (٤٢٦/١) ح(١٣٤٢) ، والعلوميّ في فضائل القرآن (۲/ ٥٦٥) ح(٣٥٠٠).

إن الله يتكلم بمشيئته وقدرته بكلام قائم به وإن كان حادثًا ، وأنا أقبول : تحلّه الحسوادث وليس في الأدلة ما ينفي هذا ، لا شرعًا ولا عقالًا ، بل العقل والنص متطابقان على إثبات ذلك .

وهذا قول طوائف كأبي معاذ التومنيّ وزهيسر الأثريّ ومحمد بن كرّام وأصحابه وطوائف غير هؤلاء ، أظن منهم هشام بن الحكم وغيره .

لكن هؤلاء قــالوا: ليس الكلام ولا شــيء منه قــديمًا ، وإنه يتكلم بعــد أن لم يكن متكلمًا ، كمــا يقول: إنه فعل بعد أن لم يكن فعل لثــلا يلزم وجود حوادث لا أول لها ، ويبطل الدليل الدال على حدوث العالم .

قالوا : ولكن هو يقول : قادر على الكلام في الأزل ، كما قلتم انتم ونحن : إنه قادر على الفعل في الأزل ، مع اتفاقنا جميعًا على أن الفعل في الأزل متنع .

فهذه أربعة طوائف -بل خمسة- ممن يـقول القرآن غير مخلوق ، والأخرى هم الحلقية .

وأما الفلاسفة القائلون بقدم العالم ، ومن دخل معهم من ملاحدة أهل الكلام والتصوف، فعندهم ليس لله كلام منفصل عن نفوس الأنبياء وغيرهم ، وإنما كلامه أوجد فيها .

ومن العجب أنهم فَرَوا من قدم صفاته ، وجعلوا فعله المنفصل عنه قديمًا لازمًا له. ومن المعلوم أن قدم الصفات أقرب إلى المعقول من قدم المفعولات ، فإذا جاز أن يكون مفعوله المنفصل عنه لازمًا لـذاته لا يفارقها ، ويكون واجب الوجود بذاته ملزومًا للأجسام المنفصلة عنه ، فلم لا يكون ملزومًا لصفاته القديمة ؟

ويقال لهـؤلاء: أنتم عندكم لا يمتنع قيام الحوادث بالقديم ، فإن الفلك قديم عندكم، وهو محل الحوادث، ولا يمتنع قدم الأجسام عندكم ، فإن الفلك جسم قديم عندكم، ولا يمتنع قدم الموصوف والصفة عندكم ، فإن الفلك قـدم عندكم بصفته اللازمة له، فلماذا أنكرتم أن يكون القديم الواجب بنفسه متصفًا بهذه الصفات؟

فإن قلتم : لأن قيام الصفات تركيب ، والواجب لا يكون مركبًا .

قيل: قد قدّمنا أن لفظ التركيب لفظ مجمل ، وأنه إن أريد ما ركبّه غيره ، أو ما كان مفتـرقًا فاجتمع ، أو ما يمكن انفصال بعـضه عن بعض ، فهذا منتف ، وذلك غير لازم من اتصافه بالصفات والأفعال .

وهم لم يريدوا هذا، وإنما أرادوا تعدد المعاني التي يتصف بها، وهذا لا دليل على نفيه، بل الأدلة تستلزم ثبوته. وقيل لكم: معنى قولكم: لا يكون مركبًا، أي: لا يكون مصوفًا بصفات، ولا يكون ملزومًا لصفاته، وأنتم عندكم هو ملزوم لفعولاته، ويقال: أنتم عندكم أن الفلك واجب بوجوبه قديم بقدمه، ومع هذا فهو متصف بهذا.

فإذا قلتم : هذا واجب بغيره ، وذاك واجب بنفسه .

قيل: ما ذكرتم من الفرق يقتضي أن أحدهما له موجب أبدعه ، والآخر ليس له مبدع أوجبه . وهذا لا يتعلق بالصفات والأجزاء وغير ذلك ، فإنكم إذا قلتم : لو كان موصوفًا لكان مفتقرًا إلى غيره، والواجب لا يفتقر إلى غيره، وإن أردتم بالافتقار إلى الغيسر المبدع، فليس في ذلك افتقار إلى مبدع ، وإن أردتم أنه مستلزم لصفاته وأبعاضه ونحو ذلك، فليس فيما ذكرتموه ما يوجب الفرق في ذلك بين ما له مبدع وما لا مبدع له ، وقد قال كثير منكم ، بأن الفلك واجب بذاته - كانت هذه الحجة التي احتججتم بها عليهم حجة فاسدة ، كما قد بُسط الكلام عليها في غير هذا الموضع .

وأما السلف والأئمة - رضي الله عنهم - فلم يقولوا شيئًا من هذه الأقوال ، ولا بنوا على شيء من تلك الأصول المزلزلة ، بل كلامهم مضمونه أن الله سبحانه لم يزل ولا يزال موصوفًا بصفات الكمال ، لم يزل قديرًا ولم يزل عليمًا ولم يزل متكلمًا إذا شاء ، ولم يزل فاعلاً لما شاء ، وأنه سبحانه وتعالى لم يعدم كمالاً ممكنًا ، بل هو المستحق لأنواع الكمال الممكن الوجود ، وذلك واجب له ، ولا يقدر العباد أن يعلموا ما يستحقه الرب من الحمد والثناء ، بل قد قال أعلمهم بالله : « لا أحصي ثناء على نفسك »(۱)

<sup>(</sup>١) آخرجه مسلم في الصلاة (١/ ٣٥٢) ح(٣٥٢/٢٢٢) ، وأبو داود في الصلاة (١/ ٢٣٠ – ٣٣١) ، ح(٨٧٩) ، والنسائيّ في قيام الليل (٣/ ٢٠٦٢) ، باب الدعاء في الوتر، والترمذيّ في المدعوات (٥/ ٥٦١) ح(٣٥٦٦) ، وابن ماجه في المدعاء (٢/ ١٢٦٢ – ١٢٦٢) ح(٣٨٤١) ، والإمام مالك في الموطأ في القرآن (١/ ٢١٤) برقم (٣١) ، والإمام أحمد في مسند، (١/ ١٢٠) ح(٧٥٤) .

والحمد والثناء إنما يكون بالأمور الوجودية ، أو ما يستلزم الأمور الوجودية ، فأما العدم المحض فلا مدح فيه ولا ثناء ، فإن المعدوم المحض لا يُثنى عليه ، ولهذا لا يُثني سبحانه وتعالى على نفسه إلا بالصفات الثبوتية ، أو ما يستلزم ذلك ، كهوله تعالى : ﴿اللّهُ لا إِلهَ إِلاَّ هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّومُ لا تَأْخُذُهُ سنَةٌ وَلا نَوْمٌ للهُ مَا فِي السَّمُوات وَمَا فِي اللّهُ وَاللّهُ لا إِلهَ إِلاَّ هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّومُ لا تَأْخُذُهُ سنَةٌ وَلا نَوْمٌ للهُ مَا فِي السَّمُوات وَمَا فِي الأَرْضِ مَن ذَا الّذي يَشْفَعُ عندَهُ إِلاَّ بإِذْنه يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْديهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلا يُحيطُونَ بِشَيْءُ الْأَرْضِ مَن ذَا الّذي يَشْفَعُ عندَهُ إِلاَّ بإِذْنه يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْديهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلا يُحيطُونَ بِشَيْءُ مِنْ عِلْمَ إِلاَّ بِمَا شَاءَ وَسِعَ كُرْسِيْهُ السَّمُواتِ وَالأَرْضَ وَلاَ يَتُودُهُ حِفْظُهُمَا وَهُو الْعَلِيمُ الْعَظِيمُ ﴾ [البقرة : ٢٥٥] .

وقد ثبت في الصحيح عن النبي ﷺ أن هذه الآية أعظم آية في القرآن كــتاب الله(١١)، وقد وصف نفسه فيها بالصفات الثبوتية وذكر فيها خمسة سلوب :

الأول: قـوله: ﴿لا إِلَهُ إِلاَّ هُو﴾ ، فـإنه يقتـضي انفراده بالألوهيـة ، وذلك يتضـمن انفراده بالربوبـية، وأن ما سـواه عبـدٌ له مفتـقر إليـه، وأنه خالق مـا سواه ومعبوده، ذلك صفة إثبات .

الثاني : قوله : ﴿لا تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلا نَوْمٌ ﴾ وهذا يتضمن كمال الحياة والقيومية ، فإن السنة والنوم نقص في الحياة والقيومية ، والنوم أخ الموت ، ومن نام لم يمكنه حفظ الأمور، فهو سبحانه منزه عن السنة والنوم تنزيهًا يستلزم كمال حياته وقيوميته ، والحياة والقيومية من الإثبات .

الثالث: قوله: ﴿مَن ذَا الّذِي يَشْفَعُ عِندَهُ ﴿ فإن هذا متضمن أنه لا يشفع عنده أحد إلا بإذنه ، وهذا يتضمن كمال قدرته وخلقه وربوبيته ، وأن غيره لا يؤثر فيه بوجه من الوجوه ، كما يؤثر في المخلوقين من يشفع عندهم ، فيحملهم على الفعل بعد أن لم يكونوا فاعلين ، وإنما الشفاعة عنده بإذنه ، فهو الذي يأذن للشفيع وهو الذي يجعله شفيعًا ، ثم يقبل شفاعته ، فلا شريك له ولا عون بوجه من الوجوه ، وذلك يتضمن كمال القدرة والخلق والربوبية والغنى والصمدية .

الرابع : قوله : ﴿وَلا يُحيطُونَ بشَيْءٍ منْ علمه إلا بما شَاءَ﴾ فإن هذا يقتضى أنه

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه وهو في مسلم في المسافرين (١/٥٥٦) ح(٢٥٨/ ٨١٠) .

الذي يُعلم العباد ما شاء من علمه ، وأنه لا علم لهم إلا ما علمهم ، فبين أنه المنفرد بالخلق بالتعليم والهداية ، لا يعلم أحد شيئًا إن لم يعلمه إياه ، كما أنه المنفرد بالخلق والإحداث ، فهو الذي خلق فسوّى ، وهو الذي قدّر فهدى . وأول ما نزل من القرآن : ﴿اقْرأْ بِاسْمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ ﴿ فَيَ خَلَقَ الْإِنسَانَ مِنْ عَلَقٍ ﴿ وَ اللَّهُ وَرَبُّكَ اللَّهُ مِنْ عَلَقٍ ﴿ وَ اللَّهُ الْإِنسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمْ ﴾ [العلق : ١- ٥] .

الخامس: قـوله: ﴿وَلا يَتُودُهُ حِفْظُهُما﴾ أي لا يكرثه ولا يشقل عليه ، وهذا يقتسضي كمال القدرة وتمامها ، وأنه لا تلحقه مشقة ولا حرج ، ونظير هذا قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُما فِي سِتَّة أَيَّامٍ وَمَا مَسَّنَا مِن لُغُوبٍ ﴾ [ق: ٣٨] ، فإن نفي اللغوب يقتضي كمال قدرته ، وانتفاء ما يضادها من اللغوب .

كذلك قوله تعالى : ﴿لا تُدْرِكُهُ الأَبْصَارُ وَهُو يُدْرِكُ الأَبْصَارَ﴾ [الأنعام : ١٠٣] : نفي الإدراك الذي هو الإحاطة ، وذلك يتقضي كمال عظمته ، وأنه بحيث لا تدركه الأبصار ، وهو يقتضي إمكان رؤيته ، ونفي إدراك الأبصار إياه لا نفي رؤيته ، فهو دليل على إثبات الرؤية ، ونفي إحاطة الأبصار به ، وهذا يناقض قول النفاة ، وأما مجرد نفي الرؤية ، فليست صفة مدح ، فإن المعدوم لا يُرى ، ولهذا نظائر في القرآن .

والمقصود أن المدح والثناء لا يكون إلا في الإثبات ، فإنه إنما يكون بصفات الكمال ، والكمال إنما يكون في الأصور الوجودية ، فأما العدم فلا كمال فيه ، فمن لم يصفه إلا بالسلوب ، وقال : إنه الوجود المقيد بالسلوب ، كما قال ابن سينا وأمثاله من الباطنية ، فهو لم يثبته ولم يجعله موجوداً ، فضلاً عن أن يكون موصوفاً بالكمال محدوحاً مثنيًا عليه ، سبحانه وتعالى عماً يقول الظالمون علواً كبيراً .

وإذا كان كذلك ، ف من المعلوم أن الكلام صفة كمال ، كما أن العلم والقدرة والسمع والبصر صفة كمال ، وأن المتكلم أكمل عن لا يتكلم ، كما أن الحي أكمل من الجماد ، ولهذا عاب الله الجمادات المعبودة بأنها لا تتكلم ، كما في قوله تعالى : ﴿أَفَلا يَرُونُ لَا لاً يَرْجِعُ إِلَيْهِمْ قَوْلاً ﴾ [طه : ٨٩] ، وكذلك قول الخليل : ﴿مَا لَكُمْ لا تَعَطَقُونَ ﴾ [الصافات : ٩٢] سواء كان المراد بيان أن العابد أكمل من معبوده وهذا

٢٣٨ -----قاعدة في تحقيق الرسالة وإبطال قول أهل الزيغ والضلالة المسمى « بالصفدية »
 عتنع، أو بيان أن المعبود يجب أن يكون متصفًا بصفات الكمال .

وإذا كان كـذلك فمن المعلوم أن من يتكلم بقـدرته ومشيئــته فهــو أكمل ممن لأ يتكلم بمشيــته وقــدرته ، بل يكون الكلام المعين لازمًا لذاته . ومن المعلوم أنه من لم يزل متكلمًا إذا شاء فهو أكمل ممن كان لا يمكنه الكلام ثم صار يمكنه .

قال هؤلاء : وكلام السلف والأئمة في هذا الباب متناسب يُصدَّق بعضه بعضًا، وهم أطلقوا القول بأن القرآن كلام الله غير مخلوق لمّا حدثت الجهمية والمعتزلة ، الذين كانوا يقولون : هو مخلوق خلقه مباينًا له ، فذكروا ما يناقض هذا الكلام ، فقالوا : كلام الله غير مخلوق ، وقالوا : منه بدأ وإليه يعود ، لأن هؤلاء يقولون : لم يبتدئ منه ، وإنما يبتدئ من المحل المخلوق الذي خُلق فيه .

فقال السلف: «منه بدأ» ردًّا على هؤلاء ، وقالوا: لو كان مخلوقًا منفصلاً عنه لم يكن كلمًا له، بل كان كلامًا للمحل الذي خُلق فيه، فإن الرب لا يتصف بما يخلقه في غيره ولم يقم به، كما لا يتصف بما يخلقه في غيره من الألوان والطعوم والحركات .

والإضافة إليه إضافتان : إضافة صفة ، وإضافة عبودية . فالأول كإضافة ما لا يقوم بنفسه ، كالعبد يقوم بنفسه من العلم والكلام ونحو ذلك ، والثاني كإضافة ما يقوم بنفسه ، كالعبد والروح والبيت والناقة والأرض ونحو ذلك ، فإن كانت إضافة الأعيان على وجهين : إضافة ملك مجرد ، وإضافة اختصاص لكونه يُعبد فيها ، أو لغير ذلك كإضافة الناقة والمسجد وغير ذلك .

ولهذا قال السلف : كلام الله من الله وليس من الله شيء مخلوق ، وقالوا : كلامه منه وليس ببائن عنه ، كل ذلك ردًّا على هؤلاء ، ولم يقل أحد منهم بأن الكلام معنى واحد قائم بالذات ، هو معنى التوراة والإنجيل . ولا قال أحد منهم : إن الأصوات التي تكلَّمَ الله بها توجد كلها غير متعاقبة ، توجد معاً في آن واحد مقترنة قديمة أزلية ، وأن الصوت الذي سمعه موسى قديم أزلي لم يزل ولا يزال .

ولا قال أحد منهم : إن الله يتجدد له كونه متكلمًا بعد أن لم يكن ، ولم ينكر أحد منهم دوام فعل الله ولا أنه لم يزل متكلمًا إذا شاء، بل قالوا : إن الله يتكلم

بصوت وأنه ينادي بصوت ، كما دلت عليه النصوص ، ولكن لم يقولوا : إنه يتكلم بدون قدرته ومشيئته ، بل نطق بهذا غير واحد منهم ، كالإمام أحمد وغيره ، وسائرهم يقرون بذلك .

وقد احتج كثير منهم، كسفيان بن عيينة ، واحمد بن حنبل ، ونعيم بن حمّاد، والبويطيّ صاحب الشافعيّ ، وغيرهم على ان القرآن غير مخلوق بقوله تعالى : ﴿إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئًا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيكُونُ ﴾ [يس : ٨٢] ، فلو كان «كن » مخلوقة لـزم أن لا يوجد شيء من المخلوقات ، لأن «كن » تكون مخلوقة بكن اخرى. وهلم جرًا ، فلا يوجد شيء .

وقد يظن بعض من لم يفهم غور كلامهم وحقائق الأمور أن هذا منهم استدلال بإبطال التسلسل مطلقًا، وأن ذلك يناقض دوام كونه لم يزل متكلمًا إذا شاء، وأن هذا تناقض منهم ، وليس الأمر كذلك ، بل التسلسل نوعان : تسلسل في المؤثرات وهذا باطل بالاتفاق ، وتسلسل في الآثار المفعولات ، فهذا فيه نزاع : فكثير من النظار يجيزه ، وكلام الأثمة مبني على قول من أجازه وفرق بين النوعين .

وذلك أن التسلسل في المؤثرات يقتضي أن لا يوجد شيء كما تقدم ، فإنه إذا لم يكن يوجد هذا حتى يوجد شيء أخر ، ولا يوجد الشيء الآخر حتى يوجد شيء آخر وهلم جرًا ، فإنه يقتضي تقدير أشياء كلها حادثة بعد العدم مفتقرة إلى من يوجدها ، وليس فيها من يوجد شيئًا بنفسه ولا موجود بنفسه .

ومعلوم أنه إذا لم يكن فيها موجود بنفسه ، لم تكن الجملة موجودة بنفسها بطريق الأولى ، فإذا كان كل من الأحاد ، فإذا كان كل من الأحاد فقيراً عكناً لا يوجد بنفسه ، فالمفتقر إليه أولى بالفقر ، وأولى ألا يكون موجوداً بنفسه .

وتسلسل المفتقرات والمعدومات يقتضي كثرة المعدومات ، بل هذا تسلسل ممتنعات ، فإن ما لا يوجد حتى يوجد ما لا يوجد ممتنع ، وتقدير أمور كلها مفعولات ليس فيها غير مفعول ، مع أنه ليس لها فاعل مباين لها ممتنع ضرورة ، وكثرة الممتنعات

المفتقرات لا تقتضي إمكان شيء منها فضلاً عن وجوده .

والتسلسل في أصل تمام التأثير كالتسلسل في أصل التأثير، والفاعل لابد أن يكون حيًا عالمًا قادرًا مسريدًا فاعلاً بنفسه، فسلا يجوز أن يقال: لا يصير فاعلاً لشيء حتى يجعله شيء آخر فاعلاً، وذلك الآخر لا يصير فاعلاً حتى يجعله شيء آخر فاعلاً، وذلك الآخر لا يصير فاعلاً إلى غير نهاية . بل فاعلاً، وذلك الآخر لا يصير فاعلاً حتى يجعله شيء آخر فاعلاً إلى غير نهاية . بل لابد من إثبات فاعل بنفسه لم يجعله غيره، فهو مثل أن يقال: لا يُوجد حتى يوجد. ولا يجوز أن يقال لا يفعل شيئًا حتى يعلم، ولا يعلم حتى يعلمه غيره، وذلك الغير لا يعلم حتى يعلمه غيره إلى غير نهاية، بل لابد من عالم بنفسه، ولا يجوز أن يقال: لا يقدر حتى يقدره غيره إلى غير نهاية ، بل لابد من قادر بنفسه .

وكذلك إذا قسيل: لا يكون فاعسلاً حتى يكون فساعلاً ، ولا يكون عسالماً أصلاً حتى يكون قادراً ، فإذا قال: لا يؤثر حتى يكون قادراً ، فإذا قال: لا يؤثر حتى يصير مؤثراً ، ولا يصير مؤثراً حتى يصير مؤثراً لم يصر مؤثراً بحال .

وأما إذا قيل : لا يكون مؤثرًا في هذا حتى يؤثر في شيء آخر ، ولا يكون مؤثرًا في ذلك الشيء حتى يكون مؤثرًا في شيء قبله ، فهذا تسلسل في الآثار والتأثيرات المتعاقبة ، ليس هو تسلسلاً في نفس أصل كونه مؤثرًا ، فالتأثير الثاني ليس موقوفًا على كون المؤثر في نفسه مؤثرًا ، فإنه مؤثر بنفسه ، بل على حدوث تأثير قبل هذا التأثير، فيلزم وجود تأثيرات متعاقبة، فإن كان المؤثر مؤثرًا في نفسه جاز ذلك .

ومعنى ذلك أن الرب تعالى لا يتسوقف كونه خالقًا على غيره أصلًا، وأما كونه خالقًا لهذا فقد يكون مشروطًا بخلقه لغيره، فالتسلسل في التأثيرات المعينة تسلسل في الآثار.

وأما التسلسل في أصل الخلق فهو تسلسل في أصل التأثير ، وذلك محتنع ، بخلاف التأثيرات المتعاقبة لآثار متعاقبة ، وأن كل تأثير في غير ما أثر فيه الأول ، وهذا تسلسل في الآثار وفي التأثيرات، هي آثار لغيرها، ليس تسلسلاً في نفس أصل التأثير، فإنه مؤثر بنفسه ، والمتنع هو أن لا يصير الشيء مؤثراً حتى يصير مؤثراً ، ولا يصير خالقًا حتى يصير خالقًا .

وبهذا احتج أثمة السنة - رضي الله عنهم - ، فإن الله قد قال : ﴿إِنَّمَا قُولُنَا لِشَيْءِ إِذَا أَرْدُنَاهُ أَن نَقُولَ لَهُ كُن فَيَكُونُ ﴾ [النحل : ٤٠] ، وقال تعالى : ﴿إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئًا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيكُونُ ﴾ [يس : ٨٢] ، وقال : ﴿وَإِذَا قَضَىٰ أَمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُن فَيكُونُ ﴾ [البقرة : ١١٧] .

فهذا يقتضي أنه إذا أراد شيئًا فإنما أمره أن يقول له كن فيكون . وقوله : ﴿إِذَا اللهِ مَنْ مَنْ اللهُ عام في كل ما يريده ، وهو لم يخلق شيئًا إلا وقد أراده ، فاقتضى هذا أنه لم يخلق شيئًا إلا وقد قال له : كن ، فلو كانت « كن » مخلوقة لكانت مخلوقة بكن أخرى ، وكذلك الثانية مخلوقة بكن أخرى ، وهلم جرًا ، فيلزم ألا يخلق شيئًا ، لأنه لا يصير خالقًا لشيء حتى يخلق « كن » أخرى ، ولا يخلق « كن » حتى يخلق « كن » فلزم التسلسل في كونه خالقًا ، وهو تسلسل في أصل التأثير ، وفي أصل كون المؤثر مؤثرًا ، وهو تسلسل في أصل الخلق ، كالتسلسل في ذات الخالق .

فإذا قُدر ذلك لزم أن لا يصير خالقًا بحال . كما إذا قيل : لا يصير قادرًا حتى يقدر أن يصير قادرًا ، أو يقدر أن يصير قادرًا ، أو يقدر أن يصير قادرًا ، أو قيل : لا يخلق شيئًا حتى يجعل نفسه خالقًا ، ولا يجعل نفسه خالقًا ، حتى يخلق شيئًا ، فإن هذا ممتنع .

وهذا بخلاف ما إذا قبل: لا يخلق هذا حتى يخلق هذا ، ففرق بين أن يقال : لا يخلق شيئًا بحال حتى يخلق ما به يصير لا يخلق شيئًا بحال حتى يخلق ما به يصير خالقًا، وبين أن يسقال: لا يخلق هذا حتى يسخلق هذا. فالأول ممتنع بالاتفاق، وأما الثاني في فيه نزاع. بل يجب أن يكون خالقًا بنفسه، لا يتوقف كونه خالقًا على كونه خالقًا، وإن توقف كونه خالقًا لهذا على كونه خالقًا لهذا. فلمّا دل القرآن على أن قوله «كن» مما يخلق بها جميع المراد كانت من تمام الخلق، فلم يجز أن تكون مخلوقة.

وأيضًا فإذا كانت مخلوقة فلابد أن تخلق في محل ، ومحلها مخلوق قبلها ، وظاهر القرآن يخالف ذلك .

ولهذا زعم أبو الهـذيل العلاف أنها مخـلوقة لا في محل، وأما مـا يقوم بالرب تعالى من صفاته وأفعاله فليس مخلوقاته على طريقة الجمهور الذين يفرّقون بين الخلق

والمخلوق ، سبواء قالسوا : إن عين الخلق قديم ، أو قسالوا : إنه حسادث العين ، أو قالوا : إنه حادث الأعيان وإن قدم نوعه.

وهذان القائلان يجعلان خلقه متعلقًا بمشيئته وقدرته ، فإن هؤلاء كلهم خلقه عندهم ، وما يقوم بذاته من أفعاله ليس مخلوقًا ، سواء قالوا : إنه متعلق بمشيئته وقدرته ، فإنه كما أن قوله : ﴿اللّهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ [ الزمر : ٦٢] ، لم يدخل فيه الخالق نفسه ، فلم يدخل فيه ما هو داخل على مسمّى الخالق ، وهو ما قام به من صفاته وأفعاله .

والمحتجون بهذه الآية على أن القرآن غير مخلوق لهم قولان . والنزاع في ذلك في جميع الطوائف بين أصحاب أحمد وبين أصحاب الشافعي وبين أصحاب مالك وغيرهم ، فالذين يقولون : إن «كن » المعينة قديمة إما بلفظها ومعناها ، كما يقوله الاقترانية ، وإما بمعناها دون لفظها كما يقوله الاتحادية ، فإنهم الزموهم أن الله تعالى قال : ﴿أَن يَقُول لَهُ كُن ﴾ و«أن » تخلص الفعل المضارع للاستقبال ، وأنه قال «فيكون » وهذا يقتضي أن يكون عقب قوله «كن » .

وأما الذين يقولون : إنه يقول ( كن ) بقدرته ومشيئته ويقول : كن بعد كن ، فهؤلاء لا يرد عليهم هذا الـسؤال ، كما يقول ذلك أكثر الذين قــالوا : إن القرآن غير مخلوق ، من أهل الحديث وأهل الكلام والفقهاء .

وعلى هذا فإذا قيل: الحروف غير مخلوقة -حروف المعجم- كان صحيحًا بمعنى النوع، لا بمعنى أن الحرف المعيّن القائم بالشخص المعيّن في الزمن المعيّن غير مخلوق، فنوع الحروف قديم، وإن لم يكن المعين قديمًا ، وهكذا يقال في لوازم ذلك.

قال هؤلاء المتبعون للسلف والأثمة: فقد تبيّن بالمعقول المطابق للمنقول أن كلا الطائفتين مخطئة: الذين قالوا بقدم العالم ولزومه للرب وانتهاء صفاته وأفعاله، والذين قالوا بأن الرب لا يقوم به صفة ولا فعل ولا كلام وادّعوا حدوث ما يقوم به من الصفات والافعال ، بناءً على طريقة حدوث الجسم لامتناع حوادث لا أول لها .

قالوا: ولهذا قال هؤلاء بتعطيل الرب في المستقبل ، كما قالوا بتعطيله في الماضي ، فادّعوا فناء العالم كله أو فناء حركاته ، وأنه يبقى الرب بلا فعل أصلاً ،

قاعدة في تحقيق الرسالة وإبطال قول أهل الزيغ والضلالة المسمى « بالصفدية » \_\_\_\_\_ ٢٤٣

كما ادّعى ذلك الجهم وأتباعه ، وأبو الهذيل وأتباعه .

وآخرون يقولون : إن الله يُفني العالم كله ثم يعيده ، ويدّعون أن القيامة التي أخـبرت بهـا الرسل هي فناء العـالم كله ثم إعادته ، وهم مـتنازعـون في فنائه ، هل يجب عقلاً أو يجوز عقلاً ، وإذا جاز عقلاً فهل يجب سمعًا أو يجوز سمعًا ؟

ومن المعلوم أن القرآن لم يخبر بفناء العالم في المستقبل قط ، كما لم يخبر بأن الله خلق السموات والأرض من غير شيء ، بل أخبر سبحانه وتعالى بخلق السموات والأرض ، كما أخبر بخلق الإنسان والجن وغير ذلك من المخلوقات ، وأخبر أنه خالق كل شيء .

قَالَ اللّه تعالى : ﴿ الَّذِي أَحْسَنَ كُلَّ شَيْءٍ خَلَقَهُ وَبَدَأَ خَلْقَ الإِنسَانِ مِن طِينٍ ﴿ ﴾ ثُمَّ جَعَلَ نَسْلَهُ مِن سُلالَةٍ مِّن مَّاءِ مَهِين﴾ [السجدة : ٧ ، ٨] .

وقال تَعالى : ﴿ وَإِنَّ مُثَلَ عُيسَىٰ عِندَ اللَّهِ كَمَثَلِ آدَمَ خَلَقَهُ مِن تُرَابٍ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُن فَيكُونُ﴾ [آل عمران : ٥٩] .

وقال تعالى : ﴿خَلَقَ الإِنسَانَ مِن صَلْصَالَ كَالْفَخَّارِ ﴿ إِنَّ وَخَلَقَ الْجَانَّ مِن مَّارِجٍ مِّن نَّارِ﴾ [الرحمن : ١٤، ١٥] .

وقال تعالى : ﴿إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلائِكَةِ إِنِّي خَالِقٌ بَشَرًا مِّن طِينٍ ﴿إِنَّ فَإِذَا سَوَّيْتُهُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي فَقَعُوا لَهُ سَاجِدِين﴾ [ص : ٧١، ٧٢] .

وقال : ﴿مِنْهَا خَلَقْنَاكُمْ وَفِيهَا نُعِيدُكُمْ وَمَنْهَا نُخْرِجُكُمْ تَارَةً أُخْرَىٰ﴾ [طه : ٥٥] .

وقال : ﴿وَلَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنسَانَ مِن سُلالَةٍ مِّن طِينٍ ﴿ آَلُ ۖ ثُمَّ جَعَلْنَاهُ نَطْفَةً فِي قَرَارٍ مُكين﴾ [المؤمنون : ١٢، ١٣] .

وفي الصحيح عن أبي موسى عن النبي ﷺ أنه قال : « خُلقت الملائكة من نور ، وخلقت الجان من مارج من نار ، وخلق آدم مما وصف لكم الله .

فالله سبحانه قد أخبر بخلق الإنسان الذي هو آدم ، وبخلق ذريته شيئًا بعد شيء في غير آية ، وأخبر أن ذلك مخلوق من غيره ، فالأصل مخلوق من الطين من

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في الزهد (٤/ ٢٢٩٤) ح(٢٠/ ٢٩٩٦) ، والإمام أحمد في مسنده (٢/ ١٥٣) ح(٢٥٤٨) .

٢٤٤ ـــــقاعدة في تحقيق الرسالة وإبطال قول أهل الزيغ والضلالة المسمى « بالصفدية » التراب والماء ، ثم جُعل صلصالاً فيبس وجف وذلك بالهواء .

ولهذا قال النبي ﷺ : « حسب ابن آدم أكيلات يقمن صلبه ، فإن كان لا بد فاعلاً ، فثلث للطعام وثلث للشراب وثلث للنفس (() ، واخبر أنه خلق الجن من النار وأنه خلق الملائكة من النور ، ولم يذكر أنه خلق هذه الأصناف لا من شيء .

وكذلك أخبر عن خلق السموات والأرض في الله وَجَعَلُونَ بَهُ أَندَادًا ذَلكَ رَبُ الْعَالَمِينَ ﴿ وَ جَعَلَ فِيهَا رَوَاسِي مِن خَلَقَ الأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ وَتَجْعَلُونَ لَهُ أَندَادًا ذَلكَ رَبُ الْعَالَمِينَ ﴿ وَجَعَلَ فِيهَا رَوَاسِي مِن فَوْقِهَا وَبَارَكَ فِيهَا وَقَدَّرَ فِيهَا أَقْرَاتَهَا فِي أَرْبَعَةَ أَيًّام سَوَاءً لِلسَّائِلِينَ ﴾ [فصلت : ٩ ، ١٠] ، قالوا : الجميع في أربعة أيام ، ﴿ أَثُمُ اسْتَوَىٰ إِلَى السَّمَاء ﴾ : الدنيا ﴿ وَهِي دُخَانٌ فَقَالَ لَهَا وَلِلأَرْضِ اثْتِيا طَوْعًا أَوْ كَرْهًا قَالَتَا أَتَيْنَا طَائِعِينَ ﴿ فَقَضَاهُنَّ مَبْعَ سَمَواتٍ فِي يَوْمَيْنِ وَأَوْحَىٰ فَيَ كُلِّ سَمَاء أَمْرَهَا وَزَيْنًا السَّمَاء الدُّنيَا بِمَصَابِيحَ وَحَفْظًا ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَلِيمِ ﴾ وَلِي السماء وَهي دخان ، قيل : هو البخار أنفي تصاعد من الماء الذي كان عليه العرش ، فإن البخار نوع من الدخان .

وقال تعالى : ﴿هُوَ الَّذِي خَلَقَ لَكُم مَّا فِي الأَرْضِ جَمِيعًا ثُمَّ اسْتَوَىٰ إِلَى السَّمَاءِ فَسَوَّاهُنَّ سَبْعَ سَمَوَاتٍ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ﴾ [البقرة : ٢٩] .

وقال تعالى : ﴿وَهُوَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سِنَّةِ أَيَّامٍ وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى الْمَاءِ لِيَبْلُوكُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً﴾ [هود: ٧] ، فأخـبر أنه خلق السَّمُوات والأرض في ستة أيام وأنه كان عرشه على الماء .

وفي صحيح البخاري والمسند وغيرهما عن عمران بن حصين أن بني تميم جاءوا إلى النبي على ، قالوا : قد بشرتنا فاعطنا، فتغير وجه النبي على ، ثم جاء اهل اليمن فقال: «اقبلوا البشرى يا أهل اليمن فأعطنا، فتغير وجه النبي على ، ثم جاء أهل اليمن فقال: «اقبلوا البشرى يا أهل اليمن إذ لم يقبلها بنو تميم»، قالوا : قد قبلنا يا رسول الله ، جئساك لنتفقه في الدين، ونسألك عن أول هذا الأمر ، فقال : « كان الله ولم يكن شيء قبله ، وكان عرشه

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجه في الأطعمة (٢/ ١١١١) ح(٣٣٤٩) ، والترمذيّ في الأطعمة (٤/ ٥٩٠) ح(٢٣٨٠) ، وقال : حسن صحيح

على الماء ، وكتب في الذكر كل شيء ، ثم خلق السموات والأرض ، ، وفي لفظ : ( ولم يكن شيء غيره ) ، وفي لفظ آخر : ( ولم يكن معه شيء ) .

لكن الظاهر أن النبي ﷺ لم يقل إلا واحدة ، والأخريتان رويتا بالمعنى ، فإن المجلس كان واحداً لم يتكرر ليُقال : إنه قال كل لفظ في مجلس، ولمو كرر الألفاظ لذكر ذلك عمران .

ومثل هذا يقع كشيراً في الحديث ، كقوله في حديث المرأة التي عـرضت نفسها عليه : « أنكحتكها بما معك من القرآن »(١) ، وفي رواية أخرى : « زوجتكها »(١) . وفي أخرى : « أملكتها »(١) .

فقوله: أنت الأول فليس قبلك شيء ، مطابق لقوله: كان الله ولم يكن شيء قبله ، والحديث دلّ بأنه كان عرشه على الماء وأنه كتب في الذكر كل شيء قبل أن يخلق السموات والأرض.

وهكذا جاء في صحيح مسلم عن عبد الله بن عمرو بن العاص ، عن النبي وهكذا جاء في صحيح مسلم عن عبد الله مقادير الخلائق قبل أن يخلق السموات والأرض بخمسين

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاريّ في النكاح (٩/ ٣٤) ح(٥٠٨٧) ، و(٩/ ٨٠) ح(٥١٢١) .

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخباريّ في الوكالة (٤/٧/٤) ح(٢٣١٠) ، وأبـو داود في النكاح (٢/ ٢٤٣ – ٣٤٣) ح(٢١١١) ، والترمـذيّ في النكاح (٣/ ٤١٢ – ٤١٣) ح(١١١٤) ، وابن ماجـه في النكاح (٢٠٨/٢) ح(١٨٨٩) ، والدارميّ في النكاح (٢/ ١٩٠) ح(٢٢٠١) ، والإمام أحمد في مسنده (٥/ ٣٩٥) ح(٢٢٩١٢) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه النسائيّ في النكاح (٦/ ٩٢ – ٩٣) باب التزوج على سور في الّقرآن (٦٩) . والإمام أحــمد في مسنده (٣٩٣/٥) ح(٢٨٩٨) .

<sup>(</sup>٤) تقلم تخريجه .

ألف سنة ، وكان صرشه على الماء » ، فأخبر في هذا الحديث الصحيح بما يوافق ذلك الحديث الصحيح أيضًا : أنه قدّر المقادير قبل خلق السموات والأرض حين كان عرشه على الماء ، وكلاهما يوافق القرآن .

وفي حديث أبي رزين العنقيليّ الذي رواه أحد والترسذيّ وغيرهما أنه قال للنبيّ على : اين كان ربنا قبل أن يخلق السموات والأرض؟ قال : « كان في عماء ما فوقه هواء وما تحته هواء ، ثم خلق العرش » أن خلق الحديث أنه خلق العرش ، كما أخبر في غير موضع من القرآن أنه ربّ العرش ، وكما دخل العرش في قوله : خالق كل شيء ، ولم يدخل في خلق السموات والأرض في سنة أيام ، بل كان مخلوقًا قبل ذلك .

# الصحيح ان العرش خُلق قبل القلم

وقد تنازع السلف : هل خلق العرش أولا أو الـقلم ؟ على قولين ، حكاهما الحافظ أبو نعيم : العلاء الهمداني وغيره : اصحهما أن العرش أولا ، ومن قال : إن القلم خلق أولا احتج بالحديث الـذي رواه أبو داود في سننه وغيره عن عبادة عن النبي علي أنه قال : « أول ما خلق الله القلم قال له : اكتب . قال : ما أكتب ؟ قال : اكتب ما هو كائن إلى يوم القيامة »(١) .

وقد روي عن ابن عباس من عدة أوجه : أول ما خلق الله القلم ، فهذه الأحاديث هي المعروفة عند أهل العلم بالحديث ، وأما ما يروى : « أول ما خلق الله العقل ، قال : أقبل ، فأقبل » ، فهو موضوع . وبتقدير صحته فلفظه « أول ما خلق ، قال له » فليس في شيء من العلم المنقول عن الأنبياء - لا عن نبينا ولا عن غيره - أن العقل أول المخلوقات ، كما يقول ذلك المتفلسفة ، ومن أخذ ذلك عنهم من متكلم ومتصوف وغيره .

ومن رعم أن العقل يسمى قلمًا ، لأنه ينقش العلوم في لوح المنفس ، وسمّى

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمىذيّ في تفسيسر القرآن (٧٨٨/٥) ح(٣١٠٩) ، وقـال : حدييث حسن . وابن مـاجه في المقـدمة (١/ ٦٤-٦٥) ح(١٨٢) ، والإمام أحمد في مسئده (١/ ١٥/٥) ح(١٦١٩٤) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في السنة (٤/ ٢٢٥) ح(٤٧٠) ، والإمام أحمد في مسنده (٥/ ٣٧٣) ح(٢٢٧١) .

النفس لوحًا ، فأول ما في هذا أن هذا يُعلم بالاضطرار أنه ليس من لغة العرب ، ولا قاله أحد من مفسري القرآن والحديث ، ثم يقال : قد أخبر أنه كتب ما يكون إلى يوم القيامة فقط ، وعندهم هو المبدع للعالم كله ، وهو ربّ كل شيء بعد الأول .

وأيضًا ، فإنه أخبر أنه قدر ذلك وكتب قبل أن يخلق السموات والأرض ، بخمسين ألف سنة ، وأنه بعد أن كتب في الذكر كل شيء خلق السموات والأرض ، وعندهم أنه صفعوله قديمان أزليان ، وأنه لم تزل معه السموات والأرض ، وأنها متولدة عنه معلولة لم تتأخر عنه لحظة فضلاً عن خمسين ألف سنة .

وأيضًا فالعقل الأول عندهم تولد عنه العقل الشاني والنفس والفلك ، وإبداع العقل أعظم من ابداعه للنفس والفلك ، وإبداعه لذلك أعظم من مجرد نقشه في النفس ، والنفس الفلكية جمهورهم يقولون : إنها عرض في الغلك ، ولكن ابن سينا وطائفة قليلة يقولون : إنها جوهر قائم بنفسه ، فكيف يُعبر عن العقل الأول بأضعف أفعاله ولا يعبر عنه بأجل أفعاله وأعظمها ؟ وإن شاع هذا شاع تسمية الواجب بنفسه قلمًا أيضًا ، لأنه علم العقل الأول ما يعلمه للنفس .

وأيضاً فهم يقولون : إن العقول هي الملائكة التي أخبرت بها السرسل ، فإذا كانت العقول تسمى أقلامًا لنقشها العلم في النفوس ، فالملائكة تسمى أقلامًا ، ومن قال : إن الملائكة هي أقلام ، فهو أخس من بهيمة الأنعام ، وكذلك ينبغي أن يُسمى كل معلّم قلمًا ، وهذا ليس في لغة العرب لا حقيقة ولا مجازًا .

وأيضًا فإنه قد قال في القلم : اكتب ما هو كائن إلى يوم القيامة ، وهذا إشارة إلى كتابة ما في هذا العالم الكائن إلى يوم القيامة ، لا كتابة ما يكون بعد ذلك .

ودلائل فساد قول هؤلاء كثيرة وإذا عُرف بطلان قولهم بقي القولان اللذان للمسلمين ، وإنما قولنا الصحيح : أن العرش خُلق أولا ، لأن ذلك ثبت في الحديث الصحيح ، رواه مسلم في صحيحه: «أنه قدر مقادير الخلائق قبل أن يخلق السموات والأرض بخمسين ألف سنة ، وكان عرشه على الماء » ، فهذا يدل على أنه قدر إذ كان عرشه على الماء ، فكان العرش موجوداً مخلوقًا عند التقدير لم يوجد بعده.

وكذلك قوله في الحديث الصحيح الذي رواه البخاريّ : « كان الله ولا شيء

قبله ، وكان عرشه على الماء، وكتب في الذكر كل شيء. وفي رواية : ﴿ ثم كتب في الذكر كل شيء، فهو أيضًا دليل على أن الكتابة في الذكر كانت والعرش على الماء.

وأما الحديث الذي فيه : أول ما خلق الله القلم ، وأنه أمره أن يكتب ما هو كائن إلى يوم القيامة ، فذلك بيان لخلق العالم الذي خلقه في ستة أيام ، وأن تقدير هذا العالم كان قبل خلقه ، وأنه أول ما خلق من أسباب هذا العالم القلم ، لأن تقدير المخلوق سابق لخلق المخلوق .

وهذا ذكر فيه أنه كتب فيه ما هو كائن إلى يوم القيامة ، فالمقدّر به هو المخلوق الذي خُلق القلم قبله ، ولم يذكر فيه تقدير جميع المخلوقات الكائنة بعد القيامة ، فلم يجب أن يكون متقدمًا على غيره : هذه المقدرات المخلوقة مما خلق قبل ذلك .

وقد جاءت الآثار المتعددة عن الصحابة والتابعين وغيرهم بأن الله سبحانه لما كان عرشه على الماء خلق السماء من بخار الماء وأيبس الأرض ، وهكذا في أول التوراة الإخبار بأن الماء كان موجودا وأن الريح كانت ترف عليه ، وأن الله خلق من ذلك الماء السماء والأرض ، فهذه الأخبار الشابتة عن نبينا ولي في الكتاب والسنة مطابقة لما عند أهل الكتاب من اليهود والنصارى ممّا في التوراة ، وكل ذلك يصدّق بعضه بعضا، ويخبر أن الله خلق هذا العالم سمواته وأرضه في ستة أيام ثم استوى على العرش ، وأنه كان قبل ذلك مخلوقات كالماء والعرش ، فليس في أخبار الله تعالى أن السموات والأرض أبدعتا من غير شيء ، ولا أنه لم يكن قبلها شيء من المخلوقات .

وقد أخبر الله في غير موضع أنه خالق كل شيء ، وأنه رب كل شيء ، وهذا يناقض قول من يقول : إنه موجب بذاته لهذا العالم ، وأنه معلول له ، فإن خلق الشيء يتضمن إحداثه ، ولم يقل أحد من أهل لغة العرب أن الشيء يكون محدثاً ويكون قديمًا أزليًّا أبعد في لغتهم من ذلك ، فإن الناس متفقون على أن كل مخلوق حادث ومحدث ، وأنه يسمى في اللغة حادث ومحدث ، ومنازعون في أن كل حادث ومحدث هل يكون مخلوقًا ؟.

ولم أعلم أنهم نقلوا أنه يجب أن يُسمّى في اللغة مخلوقًا ، وإنما النزاع بينهم في ذلك نزاع عقلي.

### عود إلى الكرام في مسألة كرام الله وافعال الله

ومن هنا نشأ الاضطراب بسين الناس في مسألة كسلام الله ومسألة أفسعال الله ، فصاروا يحملون ما يسمعونه من الكلام على عسرفهم ، فغلط كثير منهم في فهم كلام السلف والأئمة ، بل وفي فهم كلام الله ورسوله ، والواجب على من أراد أن يعرف مراد المتكلم أن يرجع إلى لغته وعادته التي يخاطب بــها ، لا نفسر مراده بما اعتاده هو من الخطاب ، فما أكثر ما دخل من الغلط في ذلك على من لا يكون خبيراً بمقصود المتكلم ولغته .

كما أصاب كثيرًا من الناس في قوله : ﴿ مَا يَأْتِيهِم مِّن ذَكْرِ مِّن رَّبِّهِم مُحْدَث ﴾ [الأنبياء : ٢] ، فإنهم ظنوا أن المحدَّث والقديم في لغة العرب التي نزل بها القرآن هو المحدث، والقديم في اصطلاح المتكلمين : هو ما لا أول لوجوده ، وما لم يسبقه عدم، فكل ما كان بعد العدم فهو عندهم محدث ، وكل ما كان لوجوده ابتداء فهو عندهم محدَّث ، ثم تنازعوا فيما تقدّم على غيره : هل يسمى قديمًا حقيقة أو مجازًا ؟ على قولين لهم .

وأما اللغة التبي نزل بها القرآن فالقديم فسيها خلاف المحمدَث، وهما من الأمور النسبية، فالشيء المتقدم على غيره قديم بالنسبة إلى ذلك المحدث، والمتأخر محدث بالنسبة إلى ذلك القديم، وإن كانا كلاهما محدثين بالنسبة إلى من تقدمهما ، وقديمين بالنسبة إلى من تقدماه، ولم يوجد في لغة القرآن لفظ «القديم» مستعملاً إلا فيما يُقدّم على غيره ، وإن كان موجودًا بعد عدمه ، لكن ما لم يزل موجودًا هو أحق بالقدم .

وقد تنازع الناس في ﴿ القديم ﴾ هل يجعل من أسماء الله ، فذهب طائفة كابن حزم إلى أنه لا يسمى قديمًا بناء على أن الأسماء توقيفية ، ولم يثبت هذا الاسم عن النبيُّ ﷺ .

والمقصود أنه مستحمل في القرآن فيما تقدم على غيــره ، كقوله تعالى : ﴿حُتُّىٰ عَادَ كَالْعَرْجُونِ الْقَديمِ﴾ [يس: ٣٩] ، وقــوله تعــالى : ﴿قَالُوا تَالِلُه إِنَّكَ لَفي ضَلالكَ الْقَدِيمِ﴾ [ يوسف : ٩٥ ] ، وقـــوله : ﴿وَإِذْ لَمْ يَهْتَدُوا بِهِ فَسَيَقُولُونَ هَذَا إِفْكُ قَديمٌ ﴾ [الأحقاف : ١١] ، وقوله عن إيراهيم : ﴿أَفَرَأَيْتُم مَّا كُنتُمْ تَعْبُدُونَ ۞ أَنتُمْ وَآبَاؤُكُمُ ٢٥٠ ـــــقاعدة في تحقيق الرسالة وإبطال قول أهل الزيغ والضلالة المسمى ﴿ بالصفدية ﴾

الأَقْدَمُونَ ﴾ [الشعراء: ٧٥، ٧٦] ، فالمحدث يقابل هذا القديم.

وكان القرآن ينزل شيئًا فشيئًا ، فما تقدم نزوله فهو متقدم على ما تأخر نزوله ، وما تأخر نزوله ، وما تأخر نزوله محدث بالنسبة إلى ذلك المتقدم ، ولهذا قال : ﴿مَا يَأْتِيهِم مِّن ذِكْرٍ مِّن رَبِّهِم مُّخَدَثٍ ﴾ [الأنبياء : ٢] ، فدل أن الذكر منه مُحدَث ومنه ما ليس بمحدَث .

والذكر كله مخلوق ومحدث مسبوق بالعدم عند القائلين بأن القرآن وغيره من كلام الله مخلوق ، أو هو كله مخلوق مسبوق بعدم ، وإن لم نقل مخلوق ، فلا يكون للتخصيص عندهم معنى ، لكن يبقى أن يُقال : فإذا كان موصوفًا بالحدوث الأخص ، وهو كونه مسبوقًا بالعدم لازم لهذا ، ولكن هذا لا يقتضي أن يكون نوع الذكر كذلك كما قد عُرف .

وهكذا فَهم كثير من الناس لكلام السلف والأثمة في القرآن ، فإنه اشتهر أن السلف كانوا يقولون : القرآن غير مخلوق ، وكانت المعتزلة والكلابية ومن وافقهم من أهل الحديث والفقه والتصوف ليس عندهم إلا قديم أو مخلوق ، فالرب قديم إما بدون الصفات عند المعتزلة وإما بصفاته عند الكلابية ، وما سوى ذلك مخلوق منفصل عن الله كائن بعد أن لم يكن .

فصار هؤلاء يعتقدون أن من قال : القـرآن غير مخلوق ، فمراده أنه قديم لازم لذات الله ، وأنه لا يتعلق بمشيئتــه وقدرته ، ولا يجوز أن يُقال: يقدر أن يتكلم ، أو أنه يتكلم بمشيئته ، وهذا أحد قولي أبي حنيفة وأحمد والشافعيّ ومالك وغيرهم .

وقد حكى القولين عن أصحاب أحمد ، أبو بكر عبد العزيز<sup>(۱)</sup> في كتابه ، وأبو عبد الله بن حامد <sup>(۱)</sup> في أصوله . والقول الثاني – وهو قول جمهور أهل الحديث وأثمة السنة ، وطوائف من أهل الكلام من الهشامية، والكراميّة، وأبي معاذ، وزهير الأثريّ ، وطوائف من الفقهاء من أصحاب الأئمة الأربعة ، ومذهب داود بن عليّ

<sup>(</sup>۱) هو : أبو بكر عبد العزيز بن جعفر بن أحمد بن يزداد بن معروف، المعروف بغلام الحليل، توفي سنة ٣٦٣هـ. انظر تاريخ بغداد (۱۰/ ٤٥٩ – ٤٦٠) .

 <sup>(</sup>۲) هو : أبو عبد الله الحسن بن حامد بن علي بن مروان البغـدادي ، توفي سنة ٤٠٣ هـ ، انظر النجوم الزاهرة
 (۲/۲۳۲) .

وغيرهم، فهؤلاء يقولون: ثمّ قسم ثالث ليس بمخلوق منفصل عن الله ، وليس بقديم العين وإن كان نوعه قديمًا ، وقد يقال في الشيء : إنه قديم ، بمعنى أنه لم يزل شيئًا بعد شيء ، وقد يقال : قديم بمعنى أنه موجود بعينه في الأزل .

ولما صارت المعتزلة والكُلابية ومن وافقهما لا يعتقدون أنه ليس هنا إلا قولان : أنه قديم ومخلوق ، وأنه لا موجود إلا قديم بعينه لم تزل عينه ، أو مخلوق منفصل عن الله ، طال النزاع في مسألة القرآن ، وصارت الخلقية يحتجون بما يدل على أن القرآن متعلق بمشيئة الله وقدرته ، وأن الكلام مستلزم لفعل المتكلم ، ويحتجون بما يدل على أن الكلام فعل ، وأنه متعلق بمشيئته وقدرته ، وأنه يقول كلامًا متعلقًا بلا وقات ، كقوله : ﴿وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلائِكَةِ اسْجُدُوا لا دُمَ ﴾ [طه : ١١٦] ، وقوله : ﴿إِنَّا عَرَبِيًّا ﴾ [الزخرف : ٣] ، وقوله : ﴿أَحُكُمَتْ آيَاتُهُ ثُمٌّ فُصّلَتْ ﴾ [هود: ١] .

وما يدل على أنه متكلم بكلام بعد كلام كقوله : ﴿إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ اللَّهِ كَمَثَلِ آدَمَ خَلَقَهُ مِن تُرَابٍ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُن فَيكُونُ﴾ [آل عمران : ٥٩] ، وأمثال ذلك .

ومنازعوهم يحتجون بما يدل على أنه وصف لله قائم بذات الله ، وأنه يمتنع أن لا يكون كلامه إلا ما خلقه فيغيره ، وأنه لو كان الكلام مخلوقًا لم يختص بالإضافة إليه إضافة قول ، بل يضاف إليه كما يضاف إليه سائر المخلوقات ، وأنه يلزم أن يكون ما خلقه من الكلام في غيره كلامًا له ، وهو خالق كل شيء ، فكل كلام كلامه ، وأن يكون ما خلقه من الأصوات صوتًا له ، وأن الكلام لا يوصف به إلا من قام به ، كما لا يوصف بالعلم والحياة والحركة إلا من قام به ذلك .

ويقول هؤلاء: الكلام من صفات الذات ، ليس من صفات الفعل . وأما الجمهور – من أهل الحديث والكلام والفقه والتصوف وغيرهم – فيقولون : مدلول الأدلة الصحيحة من الجانبين صحيحة ولا تناقض بينهما ، ولا منافاة بين كونه صفة ذات وصفة فعل ، فإن الأقسام ثلاثة ، أحدها : ما توصف به الذات مع عدم تعلق القدرة والمشيئة به كالحياة .

والثاني : ما يكون مخلوقًا باثنًا عن الله ، فهذه هي المفعمولات . والصنفان الأولان يقول أكثرهم : هذه هي الأفعال ، ولا يفرّقون بين الفعل والمفعول ، والحلق

والمخلوق ، وبعضهم يفرق مع قوله أنه ما ثـم إلا قديم أو مخلوق ، فيجعل التكوين صفـة قديمة ، كـما يقـول ذلك غيـره في الإرادة ، وهذا قول كـثيـر من أهل الكلام والحديث والفقه ، من أصحاب أبي حنيفة وأحمد والشافعيّ وغيرهم .

والثالث: ما يقوم بذات الربّ مع كونه بقدرته ومشيئته ، فهذا في الصفات الذاتية لقيامه بالذات ، وهو من الفعلية لتعلقه بالمشيئة والقدرة . والكلام عند الصنف الثالث من هذا الضرب .

فإذا عُرف منشأ اضطراب الناس نقلاً وعقلاً في كلام الله فكذلك في افعاله ، فإن الذين لم يجعلوا الامر إلا نوعين : قديمًا بعينه ، أو مخلوقًا منفصلاً عنه - من المعتزلة ونحوهم - وقد علموا أن الله خالق كل شيء ، صاروا يفهمون من كون الله خالق كل شيء : أن الله بقي معطّلاً من الفعل - أو من الفعل والكلام - تعطيلاً أزليًا قديمًا لا أول له ، ثم فعل أو تكلم بدون سبب اقتضى ذلك أصلاً . ثم يقول كثير منهم : وهكذا يصير معطّلاً في الأبد لا يفعل شيئًا ولا يتكلم ، فكان لا يفعل ولا يتكلم ، ثم يصير لا يتكلم ولا يفعل شيئًا ، وإنما المدة التي تكلم فيها وعمل مدة محدودة الطرفين ، ويجعلون هذا هو دين الرسل ، الذي جاءت به الكتب وبعثت به الرسل ، ويترجمون عمّا جاءت به الرسل بعباراتهم بحسب فهمهم . فيقولون : العالم محدد ، والعالم ما سوى الله .

ومعنى ذلك أن الله لم يزل معطّلاً عن الفعل والكلام حتى أحدث العالم بلا سبب أصلاً ، بل نفس القادر المختار يرجّح أحد المتماثلين بلا مرجع أصلاً ، كالجائع إذا قُدّم له رغيفان ، والهارب إذا عَن له طريقان . فطّمع المناظرون لهم في قدم العالم من الدهرية من اليونان أتباع أرسطو وغيرهم ، واعتقدوا أنهم إذا أثبتوا امتناع حدوث العالم بعد دوام التعطيل المذاتي ، فقد قطعوا هؤلاء وأثبتوا قدم العالم وقدم هذه الأفلاك ، كما هو قول أرسطو .

ويقول ابن سينا: العقل الصريح الذي لم يكذب قط يعلم أنا إذا فرضنا ذاتًا معطلة كانت لا تفعل ، ثم فعلت بعد أن لم تفعل ، فلابد من حدوث شيء : إما قدرة وإما إرادة وإما سبب ما ، وأما إذا كانت لا تفعل ، ثم حال أن تفعل كحال أن لا تفعل ، لزم أن لا تفعل ، والشقدير أنها فعلت ، فلزم الجسمع بين النقيضين، وإنما لزم الجمع لأنّا فرضنا ذاتًا معطَّلة عن الفعل ، فإذا كان هذا باطلاً فنقيضه حق .

ولكن هذا لا يفيد قدم العالم ، و لا قدم شيء من العالم ، ولا قدم فعل بعينه ولا مفسعول بعينه ، بل هذا بعينه يدل على امتناع قدم شيء من العالم ، وإن قُدر أفعال متعاقبة ، فإنه إذا كان حال الذات فيما لا يزال كحالها في الأزل ولم تختلف ، لزم أن لا يحدث عنها هذا الحادث المعيّن ، لأنها كانت وهذا الحادث لم يحدث ، وهي الآن على ما كانت عليه ، فيلزم أن لا يحدث هذا الحادث .

وإذا قيل : تجدد في العالم أمور جعلت هذا مستعدًا للفعل .

قيل: والكلام في ذلك المستجدد كالكلام في غيره: يمتنع أن يتسجدد عن ذات حالها عند التجدد وقبل التجدد شيء ، سواء تجدد بواسطة أو بغير واسطة ، فإن الحادث يقتضي حصوله كمال التأثير وقت إحداثه ، والقول في حدوث تمام ذلك التأثير كالقول في ذلك الأثر الحادث ، فلابد أن ينتهي إلى المؤثر الأول: إنه تجدد له حال يوجب كمال التأثير حال حدوث كل أثر ، وإن كان كمال حدوث التأثير بذاته ، وإن كانت ذاته اقتضت أن تفعل شيئًا بعد شيء، فهي التي تكون بنفسها فاعلة لهذا، ثم لهذا ثم لهذا، ليس غيرها يجعلها فاعلاً ، فإن ذلك الغير هو من مفعولاتها ، فهي التي جعلته مفعولا، فما ثم إلا الفاعل ومفعولاته ، ولا شيء من مفعولاته إلا منه.

فهذا ممكن في العقل ، بخلاف ما إذا قيل : إنه دائماً يحدث الأنواع المختلفة الحادثة ، وحاله حين جدّ هذا كحاله قبل ذلك ، فإن هذا إن جاز جاز أن لا يكون فاعلاً ثم يصير فاعلاً له من غير تجدد شيء ، فإن امتنع أن يفعل بعد أن لم يفعل من غير تجدد شيء ، امتنع أن يفعل هذا بعد أن لم يكن فاعلاً له من غير تجدد شيء ، فهم أنكروا على خصومهم حدوث حادث عن القديم بلا سبب حادث ، وقولهم يستلزم أن جميع الحوادث المتعاقبة المختلفة تحدث عن القديم بدون سبب حادث ، سواء قالوا : إنها تحدث بواسطة العقل وبدون واسطة العقل ، فإن العقل عندهم لازم لذاته لا يحدث فيه شيء من الحوادث أصلاً .

فتبين أن قولهم الذي فرُّوا إليه أشــدٌ بطلانًا وتناقضًا من قول خصــومهم الذي

فروا منه. يبين ذلك أن حدوث الحوادث عن القديم المواجب بنفسه بلا حدوث سبب: إن كان ممكنًا ، كان قول منازعيهم ممكنًا ، وبطلت حجتهم على قدم شيء من العالم ، وإن كان ممتنمًا كان قولهم أشدُّ بطلانًا من قول منازعيهم .

فتبين فساد قولهم على تقدير النقيضين ، فيكون فاسدًا في نفس الأمر قطعًا . وذلك أنه إذا لم يمكن حدوث حادث من القديم الواجب إلا بحدوث سبب أو حال للمحدث، والتسقدير عندهم أن القديم الواجب بنفسه لا يقوم به شيء من الأمور الاختيارية ، ولا يحدث له حال أصلاً ، بل حاله قبل إحداث المعين وبعده سواء ، فحينشذ لا يكون محدثًا لشيء من الحوادث لا بوسط ولا بغير وسط ، فيلزم حدوث الحوادث بغير محدث .

وهم يعتذرون في هذا الموضع بأن يقولوا: الواجب لنفسه الذي يسمونه العلة الأولى والمبدأ عام الفيض دائمًا، ولكن حدوث الحوادث عنه يتوقف على حدوث الاستعدادات والقوابل، فإذا حدثت حدث عنه الفيض، كما يقولون مثل ذلك في العقل الفعال، فيقولون: إن فيضه على ما تحت الفلك عام، ولكن يتوقف ذلك على حدوث الاستعدادات والقوابل بامتزاج الأجسام، الحاصل عن حركات الأفلاك واتصالات الكواكب.

وهذا الاعتذار من أعظم الخطأ والكلام الباطل ، لوجهين أحدهما : أن العقل الفعّال عندهم ليس هو علة تامة لحدوث ما يفيض عنه ولا فاعلاً مستقلاً ، بل حدوث الفيض عنه يتوقف على حوادث تحدث من غيره ، فكأن له شريكاً في الفيض ، فلهذا يتوقف فيضه على ما يحدث عن مشاركيه ، وأما الواجب بنفسه الذي يسمونه العلة الأولى والمبدأ الأول ، فلا يتوقف فيضه على غير ذاته ، ولا له شريك غني عنه ، بل كل ما سواه صادر عنه ومفعول له ، وهم يسمّونه معلولاً له وموجبًا له ونحو ذلك ، فلم يجز أن يكون فيض الربّ تعالى موقوفًا على حدوث حادث من غيره ، كما جاد مثل ذلك في العقل الفعّال عندهم ، والتمثيل بالعقل الفعّال على أصلهم .

وأما المسلمون فلا حقيقة عندهم للعقل الفعّال ، بل التمثيل يحصل بالشمس ، فإنها إذا ظهرت كان نورها وحرارتها عامة ، وإن توقف ذلك على حدوث استعلىادات

وقوابل، فإذا كــان هناك سقف أو سحاب يمنع فيض ضوئهـا وحرارتها، ثم زال ذلك المانع، حدث الضوء والحرارة بدون تجدد فــعل في ذاتها ، وإنما هو لحدوث حادث في غيرها .

الثاني: أن يُقال: الواجب بنفسه القديم رب العالمين ، الذي يسمونه العلة الأولى والمبدأ الأول إما أن يكون علة تامة في الأزل بنفسه ، أي مقتضيًا وموجبًا بنفسه كما يدّعونه ، وإما أن يتوقف إيجابه على غيره ، فإن كان الأول لزم أن يقترن به جميع موجبه ومقتضاه في الأزل ، فيكون جميع معلولاته أزلية، فلا يكون شيء منها حادث عنه ، لا بوسط ولا غيره ، فيلزم أن لا محدث لها بحال ، إذ ليس هناك واجب قديم غيره يكون مبدأ للحوادث وعلة لها ، بوسط أو بغير وسط .

وإن قيل: يتوقف إيـجابه على غيره ، لزم أن لا يكون علة تامـة ، فلا يقارنه شيء من المعلولات فـي الأزل. هذا يبطل قـولهم ويقـتـضي امـتناع قـدم شيء من المعالم.

وأيضاً فإن إيجابه إذا كان متوقفاً على غيره ، كان ذلك مستلزماً للدور القبلي ، وللتسلسل في المؤثرات، وكلاهما باطل باتفاق العقلاء، فإن ذلك الغير إن كان معلولا له لزم الدور القبلي ، وإن لم يكن معلولا له لزم التسلسل في المؤثرات ، فإن تأثيره حيثند يكون موقوفاً على ذلك الغير ، وذلك الغير إن كان محكناً فلا بد له من واجب، والقول فيه كالقول في الأول ، وإن كان واجباً بنفسه لزم توقف تأثير كل من الواجبين على تأثير الآخر ، فلا يكون هذا مؤثراً حتى يجعله الآخر مؤثراً ، وكذلك بالعكس ، فلا يكون كل واحد منهما مؤثراً ، وهذا كله مبسوط في غير هذا الموضع .

والمقصود هنا بيان أن قولهم أشدّ بطلانًا من قول منازعيهم ، وأن الأصل الذي بنوا عليه حبجتهم ، وهو أن المؤثر التام لابد أن يقارنه الأثر ، والأثر لابد أن يقارنه المؤثر التام ، هو نفسه يبطل حجتهم ومذهبهم ، فإنه يقتضي أن المؤثر التام لم يكن تامًّا مؤثرًا لشيء من الحوادث إلا حين حدوثه .

وحينتذ فقبل ذلك لم يكن مؤثرًا تامًّا ، ثم صار مؤثرًا ، فانتقل من عدم التأثير إلى وجود التأثير ، من غير تغير منه ولا حــدوث شيء عنه أصلاً عندهم ، فإنهم إذا

قالوا : حركات الأفلاك هي شرط في التأثير ، أو قالوا : تصورات النفس الفلكية وإراداته الحادثة هي الشرط في التأثير ، أو قالوا : كل حادث شرط لما بعده - كان هذا باطلاً من وجهين :

أحدهما: أن القول في حدوث تلك الحوادث من الحركات والإرادات والتصورات ، كالقول في ما حدث عنها ، فلا يكون مؤثراً تامًّا فيها حتى يحدث له ما به يصير مؤثراً تامًّا ، وهو لا يحدث فيه شيء من الحوادث عندهم ، فلا يكون مؤثراً تامًّا في حال من الأحوال لشيء من الحوادث .

الثاني: أن يُقال: الحادث الأول لا يجوز أن يكون هو الذي به صار المؤثر تامًا في ما بعده من الحوادث، فإن تمام المؤثر لا بد أن يكون موجوداً عند وجود الأثر، سواء سمي شرطًا أو جزءًا أو عدم مانع أو غير ذلك من الأسماء، لأن التقدير أن العلة التامة يقارنها معلولها، وأن الأثر يقارنه المؤثر التام، فلو قدر وجود بعض ما به يتم المؤثر قبل وجود الأثر وعدمه عند وجود الأثر، للزم أن لا يكون المؤثر التام، بل موجوداً عند وجود الأثر، وأن لا يكون الأثر موجوداً عند وجود المؤثر التام، بل يكون موجوداً عند عدم بعض ما به يتم المؤثر.

والتقدير خلاف ذلك . ولهذا وجب وجود العلة التامـة عند وجود المعلول ، وإن شئت قلت : والفـاعل التام عند وجـود المفعول . وإن شئـت : المؤثر التام عند وجود الأثر .

فإن قيل : يمكن أن يكون تأثير القديم في الثاني مشروط بعدم الأول ، وعدم الأول مقارن لحدوث الثاني ، لا يكون الشرط مجرد حدوث الأول ، كدما يقول من يقول : إنه لم يزل متكلمًا إذا شاء ، وفاعلاً بمشيئته شيئًا بعد شيء .

فنقول: إن نفس ذات هي المؤثرة في كل واحسد واحمد من تلك الأقسوال والأفعال، لكن تأثيرها في الثاني مشروط بعدم الأول.

وإلا فلو قيل: إن الحادث الثاني يجب أن يحدث عند حدوثه أمر وجودي يلزم التسلسل في التأثير ، وهو ممتنع ، فإنه إذا كان ذلك الحادث لا يحدث حتى يحدث عند حدوثه حادث ، وهذا أيضًا يحدث عند

قيل: هذا الذي ذكر يجب اعتباره في الفاعل الأول الواجب بذاته ، إذا كان فاعلاً لشيء بعد شيء ، ولم يكن مؤثراً تامًّا لشيء أزلي ، بل ذاته مستلزمة لنوع التأثير ، لا لتأثير معين .

وهؤلاء القائلون بقدم العالم اشتبه عليهم نوع التأثير بعين التأثير ، فلما رأوا أن الذات تستلزم كونه مؤثرًا لامتناع حدوث ذلك ، لهم يميزوا بين النوع والعين ، فظنوا أن هذا يقتضي قدم الأفلاك أو غيرها من أعيان العالم .

وهذا خطأ قطعًا ، فإن الذات تستلزم نوع التأثير لا عينه ، فإذا قدر أنها لم تزل فاعلة لشيء بعد شيء ، لم يكن شيء من مفعولاتها قديمًا ، بل كل ما سواها حادث كائن بعد أن لم يكن ، وإن كان فعلها من لوازم ذاتها .

والذين قابلوا هؤلاء لما أرادوا أن يثبتوا حدوث كل ما سوى الله ، ظنوا أن هذا يتضمن أنه كان معطَّلاً غير قادر على الفعل ، وأن كونه محدثًا لا يصح إلا على هذا الوجه، فهؤلاء أثبتوا التعطيل عن نوع الفعل، وأولئك أثبتوا قدم عين الفعل ، وليس لهم حجة تدل على ذلك قط ، وإنما يدل على ما يذكرونه من الحجج على ثبوت النوع لا على ثبوت عين الفعل ولا عين المفعول، ولو كان يقتضي دليلهم الصحيح قدم عين الفعل والمفعول لامتنع حدوث شيء من الحوادث ، وهو مخالف للمشهود .

وحينتذ فالذي هو من لوازم ذاته نوع الفعل لا فعل معين ولا مفعول معين ، فلا يكون في الازل مؤثراً تامًّا في شيء من العالم، ولكن لم يزل مؤثراً تامًّا في شيء بعد شيء، وكل أثر يوجد عند حصول العالم، ولكن لم يزل مؤثراً تامًّا في شيء بعد شيء، وكل أثر يوجد عند حصول كمال التأثير فيه، والمقتضى لكمال التأثير فيه هو الذات عند حصول الشروط وارتفاع الموانع.

وهذا إنما يكون في الذات التي تقوم به االأمور الاختيارية ، وتفعل بالمقدرة والمشيئة، بل وتتصف بما أخبرت به الرسل من أن الله يحب ويسغض، ويرضى ويسخط، ويكره ويفرح ، وغير ذلك مما نطق به الكتاب والسنة ، فأما إذا لم يكن إلا حال واحدة أزلاً وأبداً ، وقُدر أن لها معلولاً ، لزم أن يكون على حال واحدة أزلاً وأبداً .

وإذا قيل: إنها توجب الحادث الثاني بشرط عدم الأول.

قيل: الحوادث الصادرة عنها مختلفة ، فإن الحـركات مختلفة ، إذ ليست حركة التاسع هي وحـدها الموجبة لجميع الحـوادث ، بل الحركات المختـصة بكل فلك فلك ليست ناشئة عنها .

وحينئذ فهو يحدث حركات مختلفة شيئًا بعد شيء وحوادث مختلفة شيء بعد شيء ، فيمتنع أن يكون في الأزل موجبًا لها ، ويمتنع أن يتجدد له ما يصير به موجبًا بدون فعل منه ، فإن القول في إيجابه للشرط كالقول في إيجابه للمشروط، وتلك الحوادث لها محل قديم وهو معلوم، فيلزم أن يكون مقتضيه في الأزل للمحل مقتضيه للآثار شيئًا بعد شيء، وهو في جميع ذلك على حال واحدة من الأزل إلى الأبد .

والمعلول صادر عن العلة لازم لها ، فإذا كان على حال واحدة لزم أن يكون المعلول على حال واحدة ، وإلا لزم وجود المعلول بدون العلة .

وهو حقيقة مذهب القوم ، فإن كل ما في المعلول هو من العلة ، فإذا قُدَّر أن العلة لا يتنوع فعلها ولا صفة لها ولا يحدث فيها شيء ، لزم أن يكون المعلول كذلك واحدًا لا يتنوع ولا يحدث فيه شيء، وهو خلاف المشاهدة، وهذا أمر لا محيد عنه.

وحذاقسهم معترفون بهذا ، فإن ما ادّعوه مخالف لصريح المعقول لمن تصور حقيقة قول القوم، وإنما طمعوا في أهل الكلام المبتدعين الذين ذمهم السلف والأثمة ، لما اشتمل عليه كلامهم من الباطل شرعًا وعقلاً ، فإنهم خالفوا السمع والعقل ، وظنوا أن الرسل أخبرت بأن الباري كان معطَّلاً لا يقدر أن يفعل ولا أن يتكلم ، ثم بعد هذا قدر أن يفعل وأن يتكلم ، فانتقل من عدم القدرة إلى القدرة بلا حدوث شيء ، وانتقل الشيء من الامتناع الذاتي إلى الإمكان الذاتي بلا حدوث شيء ، ولزم

أن يكون بين الباري وبين أول كلامه وفعله مدة لا نهاية لها ، وليس هناك مدة ، وأن يكون قبل الزمان زمان ، إلى غير ذلك من الأمور التي ابتدعها المتكلمة الجهمية والمعتزلة ومن وافقهم في الإسلام ، فجاء أولئك الملحدة فرأوا أن هذه أقوال فاسدة ، فظنوا أنهم إذا أفسدوها بدوام فاعلية الرب ، وأن ما جاز وجوده عنه وجب وجوده ، لزم من ذلك قدم هذا العالم ودوامه ، وأن الرب تعالى لم يحدث هذا العالم ولا يغيره ولا يقيم القيامة الكبرى ، إذ فعله واحد لا يتبدل .

وهذا من أعظم الجهل والضلال عقلاً ، كما هو من أعظم الإلحاد شرعاً ، فإن الفعل ليس واحد بالعين ، إذ لو كان كذلك لم يحدث شيء ، وإذا كان يفعل شيئا بعد شيء، فلا فرق بين إحداث أنواع من الحيوان لم تكن ، وإحداث عالم لم يكن ، وإحداث أشخاص لم تكن .

والحوادث المختلفة في العالم دالة على أحداث فاعلة للحوادث . ولهذا يبين سبحانه وتعالى الأدلة على إثبات الصانع بإحداثه الحوادث المشهودة ، كإنزال المطر ، وإنبات النبات ، وخلق الإنسان وغيره من الحيوان .

وقد ذكر في غير هذا الموضع تنازع الناس في هذا المقام ، فإن طائفة من أهل الكلام من المعتزلة وغيرهم يقولون: إن المؤثر التام يجب أن يتقدم بالزمان على الأثر، ولهذا يقولون : القدرة على الفعل لا تكون إلا قبل الفعل ، وكذلك الإرادة للفعل .

وأما أهل السنــة المثبتــون للقدر فــعندهم لا بد من وجود القدرة عــند الفعل ، ويعنون بالقدرة مجموع ما به يصير العبد فاعلاً ، فدخل في ذلك الإرادة وغيرها .

لكنهم متنازعون: هل يجوز وجود القـدرة قبل الفعل وبقاؤها إلى حين الفعل، وأنه عند الفعل ينضم إليها الإرادة، أم لا يجوز وجودها إلا عند الفعل؟ على قولين.

فالأول: قول أثمة الفقهاء وأهل السنة ، وهو المنقول عن أبي حنيفة ، وأبي محمد بن كُلاَّب ، وأبي العباس القلانسيّ ، وأبي العباس بن سريج ، وغيرهم ممن يقول: القدرة تصلح للضدين ، وهو قول الفقهاء والجمهور الذين يقسمون القدرة إلى نوعين : مصححة للفعل وهي المشترطة في الأمر والنهي ، وهي مشتركة بين المطيع والعاصي ومستلزمة للفعل ، وهي التي يختص بها المطيع دون العاصي .

والثاني: قول من يقول: لا تكون القدرة إلا عند الفعل، وأن خلاف المعلوم غير مقدور للعبد، وأن العاصي ليس قادرًا عملى الطاعة. وهذا قدول أبي الحسن الأشعريّ ومن وافقه من أهل الكلام والفقه على ذلك، من أصحاب مالك والشافعيّ وأحمد وغيرهم.

لكن جمهور هؤلاء متناقضون ، فيقولون في هذا الموضع : القدرة لا تكون إلا مع الفعل ، وفي الفقه وأصوله يجعلون العاصي قادرًا على الطاعة ، كما يجب الحبح على المستطيع ، سواء حج أو لم يحج ، وقد يجعلون النزاع له فطيًا ، فيهقولون : الصحة المتقدمة وسلامة البنية المتقدمة ليست هي الاستطاعة التي لا تكون إلا مع الفعل .

لكن يُقال لهم : نصوص الكتاب والسنة تُوجب جعل ذلك من الاستطاعة ، وإذا كان النزاع لفظيًا فأحق الألفاظ بالرعاية الفاظ الشارع الواردة في الكتاب والسنة .

وبالجملة فـمذهب أهل السنة والجماعة المثبـتين للقدر ، وأن الله خالق أفـعال العباد : أن مجموع ما يُوجب وجود فعل العبد لا يوجد إلا عند وجود فعله .

لكنهم في أفعال الله متنازعون . فالكُلابية ومن وافقهم من الفقهاء - اصحاب الائمة الأربعة وغيرهم - يقولون : إن القدرة السقديمة والإرادة القديمة هي المقتضية لحدوث كل ما حدث في وقت حدوثه ، من غير تجدد أمر وجودي ، فقالوا هنا : إن المؤثر التام يسقدم على أثره ، أو يقولون : من تمام المؤثر التعلق الحادث عند وجود الاثر ، لكن هذا التعلق عندهم عدمي .

وأما الكرّامية ونحوهم فإنهم وإن قالوا: إنه عند حدوث حوادث العالم قد يقوم بذاته أمورٌ اختيارية من إرادة أو كلام أو غير ذلك ، فهم يقولون : إن الحوادث ابتداءً حدثت بغير سبب حادث ، فيردُ عليهم في أصل الحدوث ما يَرِدُ على أولئك في تفصيل الحوادث .

وأما المعتزلة وغيرهم من القدرية قولهم في التأثير واحد ، وهو أن القادر المختار يرجّع أحد مقدوريه على الآخر بلا مرجع .

والذين ناظروهم وناظروا الفلاسفة على أصل الكُلابية ، كأبي عبد الله الرازي وغيره ، إذا ناظروا القدرية ، من المعتزلة وغيرهم ، استدلوا بأن القادر المختار لا يرجّع الفعل على الترك إلا بمرجع ، وقالوا : إن رجحان فاعلية العبد على تاركيته يتوقف على مرجع تام يستلزم وجود الأثر .

وإذا ناظروا الفلاسفة في مسألة حدوث العالم قالوا: إن القادر المختار يرجح أحد طرفي مقدوريه على الآخر بلا مسرجّح ، وادّعوا أن المرجح التام إنما يستلزم الأثر إذا كان موجبًا بالذات ، فأما إذا كان فاعلاً بالاختيار فلا . وربما ادّعى بعضهم العلم الضروريّ بالفرق بين ترجيح الموجب بالذات والفاعل بالاختيار .

وهذا تناقض بين لمن فهمه ، فإنه إن كان الفرق صحيحًا بطلت حجتهم على القدرية من المعتزلة وغيرهم، ولزم جواز إحداث العبد لفعله بلا سبب حادث ، لأن القادر المختار يرجّع أحد مقدوريه بلا مرجع . وإن كان الفرق باطلاً لزم بطلان جوابهم للفلاسفة فأحد الأمرين لازم : إما بطلان حجتهم على هؤلاء ، وإما بطلان جوابهم لهؤلاء .

وأيضًا فإن الموجب بالذات قد يُراد به ما تكون مجرد ذاته العسارية عن الصفات والافعال مستلزمة لموجب ، وعلى هذا فيحصل الفرق بين مُسمّى الموجب بالذات ، ومسمى الفاعل بالاختيار . وقد يُراد به ما يوجب بذاته الموصوفة بالصفات والمشيئة والفعل ، وعلى هذا فكونه موجبًا بالذات لا ينافي كونه فاعلاً بالاختيار .

فقولهم: إن الترجيح بدون مرجّع تام ممتنع في الموجب بالذات دون الفاعل بالاختيار قول باطل، لأنه حيتئذ قد يكون فاعلًا باختيار، وعند حصول القدرة التامة والإرادة الجارمة يجب وجود الفعل، فيكون موجبًا بذاته الموصوفة بالقدرة والاختيار، لا بذات مسلوبة القدرة والاختيار.

وغاية ما يمكسن أن يُقال في الاعتذار عن تناقض هؤلاء أن القديم المختار له أن يرجّح أحد مقدوريه بدون مرجّح بدون المحدّث المختار، لأن المحدّث لا يُتصور حدوث شيء منه إلا من غيره ، فإن كونه قادراً مريداً وفاعلاً إنما هو من غيره ، فنفس ذاته ليس من لوازمها أن تكون قادرة مريدة فاعلة ، بل ذلك لها من غيرها ، فلهذا لا

يرجّع بغير مرجّع ، وهي إذا افتقسر إلى مرجّع فالمرجع يحدث من الله تعالى بخلاف القديم الواجب بنفسه مستخنات المحدث لكل ما سواه ، وهو بنفسه مستغن عن كل ما سواه ، فيمكنه ترجيح أحد طرفي المكن بلا مرجح .

فيقال لهؤلاء : هذا فرق فاسد من وجوه متعددة .

منها: أن يُقال: كون المؤثر التام يستلزم أثره ويقارنه ، وأن الأثر يستلزم المؤثر التام ويقارنه ، وأن يقال: كون المرجّع التام يستلزم الرجحان ، وأن الرجحان بدون المرجع التام ممتنع – قضية كلية لا تقبل الانتقاض ولا التخصيص ، كما قيل: المحدّث لابد له من المحدث ، والتخصيص المحدّث لابد له من مخصص والممكن لا يترجع وجوده على عدمه إلا بمرجع ، فهذه قضايا كلية لا تنتقض سواء قُدر المحدث والمخصص والمرجّع قديًا أو محديًا .

ومنها: أن يُقال: ما به يُعلم أن المحدث لا يرجع بدون مرجع تام ، به يُعلم ذلك في القديم . مثل أن يُقال: الإرادة إما أن يجب مقارنة مرادها لها ، وإما أن لا يجب ، فإن وجب لزم إذا كانت الإرادة قديمة أن يكون المراد قديمًا ، وبطل قولهم . وإن لم يجب فإما أن يكون عتنعًا ، وإما أن يكون عكنًا ، فإن كان ممتنعًا لزم أن لا يوجد المراد مسع وجود الإرادة . وهذا باطل ، فإنسهم يقولون : إن الإرادة باقسية إلى حين وجود المراد .

وأيضًا فإذا كان ممتنعًا ، فإن لم يصر ممكنًا لزم دوام الاستناع ، فيلزم أن لا يُحدُث شيء ، وإن صار بعد ذلك ممكنًا ، والتقدير : أنه لم يتجدد شيء لزم أن يصير الشيء ممكنًا بعد أن كان ممتنعًا من غير حدوث شيء ، فينقلب الشيء من الامتناع إلى الإمكان بلا سبب . وهذا معلوم الفساد بالضرورة .

ثم إذا قيل : هو ممكن بعدها ، أو قيل : هو ممكن معها ، فالممكن لا يترجح وجوده على عدمه إلا بمرجّع ، والتقدير أنه ليس هناك مرجح غير ما ذكر ، فيلزم أن لا يوجد شيء أصلاً .

وإذا قيل: المرجح تعلق الإرادة .

قيل: هذا التعلق إذا كان حادثًا فلابد له من محدِث . وإن كان قديمًا فلم يتجدد للى .

وأيضًا فإن كان أمرًا وجوديًّا فهو حادث من الحـوادث ، فلابد له من محدث ، وإن كان عـدمًا فليس بشيء لا يكـون مرجحًا للوجود .

وأيضًا فإذا كان الحال قبل حدوث الحادث كالحال بعده - كما هو قولهم من كل وجه - كان تخصيص أحد الحالين بالحدوث ترجيحًا لأحد المتماثلين بلا مرجح .

وقول القائل: إن الإرادة لذاتها تقتضي التخصيص بلا مخصص، قول باطل . فإن الإرادة التي يعرفها الناس من أنفسهم لا توجب ترجيحًا إلا بمرجح ، وإرادة الإنسان لأحد المتماثلين دون الآخر مع تساويهما من كل وجه ، ومع كون نسبة الإرادة إليهما سواء ، ممتنع لمن تصوره ، والعلم بامتناعه ضروريّ ، وهذا هو نفس الترجيح بلا مرجح .

بل الذي يعلمه الناس من أنفسهم أن إرادة الإنسان أحد الشيئين ليست هي إرادته للآخر ، سواء ماثله أو خالفه ، فضلاً عن أن يكون إرادة واحدة نسبتها إلى المثلين سواء ، وهي ترجح أحدهما بلا مرجح . وإن جاز أن يُقال : إن هذه الإرادة حاصلة له ، وهي ترجح أحد متعلقيها المتماثلين بلا مرجّح ، جاز أن يُقال : نفس الإنسان يرجّح إرادة هذا على إرادة هذا بلا مرجح .

وحينتذ فلا يكون حدوث الإرادة مفتقرًا إلى سبب غير نفس الإنسان ، بل نفسه يمكنها إحداث هذه الإرادة دون هذه الإرادة بلا مرجح .

وهذا قول القدرية الذين يقولون : إن الإنسان هو الذي يحدث إرادته بلا إرادة، ويقولون : إن الإرادة لا تُعلل ، ويقولون مثل ذلك في القديم ، يقولون : إنه يُحدث الإرادة بلا إرادة .

وقول هؤلاء – وإن طردوه – فهو فاسد من وجوه :

منها : أنهم أثبتوا الحوادث بلا محدِث تام ، والأثر بلا مؤثر تام ، والممكن بلا مرجّح تام . ومنها: أنهم رجّحوا أحد المتماثلين على الآخر بلا مرجّع ، وهذا مع بطلانه بالضرورة فهو يُسدّ عليهم طريق إثبات الصانع .

ومنها: أنهم خصُّوا أحد الزمانين المتماثلين بالحدوث بلا مرجع ، وهو كذلك.

ومنها: أنهم أثبتوا إحداث المختار للحوادث بلا إرادة، فإن إرادت حادثة بلا إرادة، إذ الإرادة عندهم ليست من لوازم نفسه، بل هي تحدث من محدثها ، ومتى جاز إحداث حادث بلا إرادة، جاز إحداث آخر، ولهذا تفرقوا في إرادة الباري تعالى.

فالسغداديون من المعتزلة - ومن وافقهم من الرافضة والسهود - نفوها . والبصريون أثبتوا إرادة حادثة لا في محل ، فلزمهم إثبات صفة قائمة ، بل عرض قائم بنفسه ، وهذا معلوم الفساد بالضرورة ، وهو إبطال طقيقة الغرض ، وإن جاز ذلك جاز إثبات كلام لا في محل ، وعلم لا في محل ، وقدرة لا في محل .

ومنها : أنهم أثبتوا حادثًا بلا إرادة .

ومنها: أنهم جعلوا الحيّ مريداً بإرادة ليست قائمة به ، كما جعملوه متكلماً بكلام لا يقوم به ، ويقدر بقدرة لا بقوم به ، ويحيا بحياة لا تقوم به ، إلى أمثال ذلك .

ومما يبين فساد ما ذكروه من الفرق أن يُقال: أنتم قررتم أنه لابد عند وجود المقدور المراد من وجود القدرة والإرادة ، وأنه يمتنع وجود المقدور المراد بقدرة وإرادة تتقدم على المقدور المراد ، وأبطلتم قول القدرية في ذلك بأنه يستلزم وجود الحادث بأمر معدوم ، وإن قُدّر أنه عند وجود المقدور المراد كانت الإرادة أو القدرة معدومة ، فلابد من وجود ذلك عند وجود المقدور المراد ، فإن كان وجود ذلك قبل وجود المقدور المراد مثل وجوده عند وجود المقدور المراد ، كان وجود ذلك أرلاً ولم يؤثر شيئًا ، فإذا كان الحال لم يتغير ، فهو بعد ذلك أيضًا لم يؤثر شيئًا ، وهذا أضعف من القول بوجوده عقب الإرادة والقدرة ، لأنه هنا مؤشر تأخر عنه أثره ، وهناك أثر بلا مؤثر ، والقول بوجود أثر بلا مؤثر أفسد من القول بأثر تأخر عن مؤثره .

ولهذا كان إنكار الناس على القدرية قـولهم بأنه ليس لله على المؤمنين نعمة من

بها إلا وقـد أعطى مثلها للكافـر ، أشد من إنكارهم عليهم أن الإيمـان بقدرة متقـدمة وإرادة متقدمة .

والناس يعلمون افتقار أنفسهم إلى الله تعالى في أن يهديهم ويعينهم على الإيمان والعسمل الصالح، أعظم مما يعلمون كون الأثر يقارن المؤثر. وإذا قبيل لأحدهم: الإعانة التي أعطيت لأبي جهل الإعانة التي أعطيت لأبي جهل وأبي لهب- بادرت فطرته إلى إنكار ذلك.

وكذلك في نظائر ذلك ، مثل أن يُقال : مابه أعين المصلّي هو مثل ما به اعين تارك الصلاة ، وما به أعين المهتدي مثل ما به أعين الضال ، فإن الفطرة تشهد أنه لو استوى الأمران لم يختص أحدهما بالطاعة .

وهذا مع أن التماثل إنما تدعيه القدرية في القدرة خاصة ، وأما الإرادة فإنهم يقولون : إن المؤمن يُحدث إرادة الإيمان ، فإذا كانت الفطرة تنكر تساوي القدرتين مع اختصاص أحدهما بالإرادة أعظم مما تنكر تأخر الآثر عن المؤثر ، فكيف إذا قيل : إن القدرة والإرادة في حال وجود الفعل كحالها قبل وجود الفعل ، وأن الفعل حدث بلا تجدد شيء أصلاً ؟!

فإن هذا مما يُعلم بالفطرة إنكاره ، ويعلم أنه لا بدحين وجود الفعل من حصول تمام المؤثر الذي به يصير الفاعل مريدًا إرادة جازمة وقادرًا قدرة تامة ، فإنه مع القدرة التامة والإرادة الجازمة يجب وجود المقدور والمراد .

ولا ريب أن الله على كل شيء قدير، كما نطق به القرآن في غير موضع ، فإن قدرته من لوازم ذاته، والمصحح لها الإمكان، فلا اختصاص لها بممكن دون ممكن ، لكن الممتنع لذاته ليس شيئًا باتفاق العقلاء ، فلا يعقل وجوده في الخارج ، فإنه لا يعقل في الخارج كون الشيء موجودًا معدومًا أو متحركًا ساكنًا ، أو كون أجزاء الحركة المتعاقبة مقترنة في آن واحد ، أو كون اليوم موجودًا مع أمس وغدًا ، وأمثال ذلك .

وحينئذ فمثل هذا لايدخل في عموم الكتاب . وأما الممتنع لغيره – وهو ما علم الله أنه لا يكون ، وأخبر أنه لا يكون ، وكتب أنه لا يكون العمدم إرادته وأنه لا يكون ، فإنه ما شاء الله كان وما لم يشأ لم يكن ، فهذا لو شاء لفعله،

كما أخبر القرآن في غير موضع أنه لو شاء الله لآتى كل نفس هداها ، ولو شاء لجعل الناس أمة واحدة ، وأمثال ذلك .

والقادر إذا لم يفعل الشيء لعدم إرادته له ، لم يمنع ذلك أن يكون قادرًا عليه ، بخلاف ما إذا لم يفعله لكونه ليس قادرًا عليه ، والقادر يجوز أن يضعل كلاً من الضدين ويريده على طريق البدل، بخلاف فعلهما على وجه الجمع، فإنه ممتنع لذاته.

ولو كان فعل القادر موقوقًا على إعانة غيره ، أو ممنوعًا بغيره ، لم يكن قادرًا بنصه ، وهذا من دلائل الوحدانية ، فإن الرب لابد أن يكون قادرًا بنسه لامتناع كون قدرته من غيره ، ويمتنع اجتماع قادرين بأنفسهما على شيء واحد ، فإن قدرة أحدهما عليه مشروطة بعدم قدرة الآخر عليه ، حال كون الأول قادرًا ، لامتناع اجتماع قدرتين تامتين على فعل واحد ، وامتناع اجتماع فاعلين مستقلين على فعل واحد ، وهذا مبسوط في غير هذا الموضع .

والمقصود هنا أنه إذا فرض أن قدرته وإرادته وسائر ما يتوقف الفعل عليه حال وجود الفعل ، كان هذا ممتنعًا بالضرورة ، كامتناع هذا في كل مؤثر تام ، بل لابد لحال الفعل من اختصاصه بأمر لا يكون موجودًا عند عدم الفعل .

وأما السلف والأثمة وأكابر أهل الحديث الذين يقبولون : لم يزل الله متكلمًا إذا شاء ، ولم يزل تقوم به الأمور الاختيارية، فلا يُرِد عليهم شيد من هذه التناقضات الواردة على هؤلاء الأصناف من أهل الكلام والفلسفة .

وكذلك لا يُرِد على من وافقهم من أساطين الفلاسفة القائلين بقيام الأمور الإرادية بذاته ، وأنه لم يزل كذلك، كما يقوله أبو البركات صاحب «المعتبر»، وغيره من متقدمي الفلاسفة ومتأخريهم، فإن هؤلاء يطردون الأصل المتقدم في أن المؤثر التام يستلزم أثره، وأن الأثر يلازم المؤثر التام، ولا يفرقون في ذلك بين مؤثر ومؤثر.

والربّ تعالى عندهم فاعلٌ لـكل ما سواه بقدرته واختيــاره ، وإذا سُمّي موجبًا بالذات ، بمعنى أنه موجب بذاته المـوصوفة بالقدرة والاخــتيار ما يحــدثه من الحوادث في وقت إحداثه إياه ، فهذا حق هندهم ، كما يقول المسلمون : ما شاء الله كان وما

لم يشأ لسم يكن ، ويقولون : إن كل حادث فسله سبب حادث ، وإن كسمال فاعلية الرب تعالى الكل مفعول هو عند فسعله إياه ، كما قال تعالى : ﴿إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئًا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴾ [يس : ٨٢] .

وهؤلاء يطّرد على أصلهم بيان تناقض الفلاسفة القائلين بقدم الأفلاك ، وفساد حجتهم ومذهبهم . وأما غيرهم فإنه وإن بيّن تناقض الفلاسفة من وجه ، فإنه يتناقض هو من وجه آخر ، فهم يردون باطلاً بباطل ، ويقابلون بدعة ببدعة ، لكن لكل حال : كلّ من كان إلى اتباع الرسل أقرب ، كان قوله أقوم وأقرب إلى صريح المعقول وصحيح المنقول عمن هو أبعد منه عن متابعة الرسل ، فإن المعقول الصريح لا يدرك إلا على موافقة أقوال الرسل لا على مخالفتها .

والمقصود هنا بيان فساد قول هؤلاء الفلاسفة ومذهبهم ، وأنه أعظم فسادًا من قول القدرية المعتزلة وغيرهم ، ومن الكلابية وغيرهم من أصناف أهل الكلام ، فإن هؤلاء الفلاسفة الدهرية - لاسيما معطّلة الصفات منهم - يحتجون بأن المؤثر التام لابد أن يقارنه أثره ، ثم يقولون : والرب لابد أن يكون مؤثرًا تامًّا في الأزل ، إذ لو لم يكن كذلك للزم حدوث تمام تأثيره ، والكلام في حدوث ذلك الحادث كالكلام في غيره، فيلزم التسلسل، بمعنى حدوث تمامات لا نهاية لها في آن واحد للعلة الفاعلة ، وهو باطل لم يقل به طائفة من الطوائف ، كما لم يقل بتسلسل علل تامة.

وحجتهم مبنية على امتناع التسلسل في المؤثرات ، وهو متفق عليه بين العقلاء، وامتناع الترجيح بغير مرجح ، والمعتزلة والكُلابية والكرامية ونحوهم ابطلوها لجوار الترجيح عندهم من القادر بلا مرجح .

وقد عرف ما في هذا الجواب ، وأنه إنما يستقيم على أصول القدرية والجهمية ، ولهذا كان النزاع هنا بين القدرية والدهرية، وكلاهم مبطل، لكن القدرية أمثل الكنهم عارضوها بحدوث الحوادث اليومية، فإن حجتهم تستلزم أن لا يحدث شيء وقد حدث .

والمعارضة تدل على فساد الحجة ، لكن لا تحلها ولا تبين وجه فسادها . وقد طعن الأرمويّ وغيره في هذه المعارضة ، وقد بيـنا فساد طعنه وصحة هذه المعارضة ، كما ذكرها الغزاليّ والرازيّ والأبهريّ وغيرهم ممن عارض بها الفلاسفة .

وجاء بعد الأرموي الهندي فنقل طعنه فيها نقلاً مجرداً ولم يجب عنه بشيء . وذكر الأرموي جوابه الذي سماه « الجواب البهر » واخذه من كلام الرازي ، لأنه أجاب بهذا الجواب الذي سمّاه البهر من « المطالب العالية » فأجاب أنه لا يلزم منه قدم العالم الجسماني ، لجواز أن يوجد عقل في الأزل أو نفس تصدر عنهما تصورات متعاقبة ، كل واحد منهما بعدما يليه ، حتى ننتهي إلى تصور خاص يكون شرطاً لفيضان العالم الجسماني عن المبدأ القديم .

ثم إن الهنديّ لم يكن عنده غير ما نقله من كلام هؤلاء ، وهذا الجيواب بنى عليه أبو عبد الله القشيريّ المعروف بابن دقيق العيد حيث جزم بحدوث الأجسام دون سواها ، مع جعله جميع المكنات صادرة عن الواجب .

وهذا الجواب بَنوه على ظنهم الفاسد : وهو أن الدليل قد قام على حدوث الأجسام دون ماسواها ، بناء على أن المتكلمين لم يقيموا دليلاً على أنه لا ممكن إلا الجسم أو العرض ، كما قد ذكر ذلك الشهرستاني والرازي والآمدي وغيرهم من متاخري أهل الكلام المخلوط بالفلسفة من المعتزلة والأشعرية .

## جهاب الرازي والأرموي باطل من وجوه

وهذا الجواب لا يوافق دين أهـل الملل من المسلمين واليهـود والنصارى ، وهو باطل ، ولم يحصل به جواب عن أدلة الفلاسفة . وهو باطل من وجوه :

أحدها: أن يقال: فالنفس عند هؤلاء لا تكون إلا مقارنة للجسم ، فإنها متعلقة به تعلق التدبير ، وهم متنازعون هل هي جوهر أو عرض ، وحينشذ فوجود نفوس دون أجسام ممتنع ، فبطل أصل هذا الجواب .

الشاني: أن يُقال: دليل المعتزلة ومن وافقهم عملى حدوث الأجسام إنما هو لامتناع حوادث لا أول لها، وهذا بعينه يقتضي حدوث النفس، فإنه تقوم بها الحوادث، فإذا استنع أن تقوم به الحوادث التي لا تتناهى لزم حدوثها، فطريقة المعتزلة ومن وافقهم في حدوث الأجسام إن كانت صحيحة لزم حدوث النفوس مثل

هذه الطريقة ، وإن كانت باطبلة بطل التفريق بين النفوس والأحسام ، فلزم على التقديرين أن يكون قول هؤلاء بحدوث الأجسام دون النفوس قولاً باطلاً .

الجواب الشالث: أن يُقال: دليل حدوث الأجسام الذي هو امتناع حوادث لا أول لها يوجب حدوث النفوس كما تقدم. وأما المعقول ، فبتقدير ثبوتها - كما يدعيها هؤلاء المتفلسفة - فهي قديمة لازمة لذات الله ، وهو تعالى موجب بذاته لها في الأزل إيجابًا قديمًا دائمًا ، فقدم العقول مستلزم لكونه موجبًا بذاته لشيء معين دائمًا ، وكونه محدثًا للأجسام - أو للأجسام والنفوس - بعد أن لم تكن ، ينافي كونه موجبًا بذاته في الأزل ، فإن الذي يفعل بعد أن لم يكسن يفعل لا يكون - إن قدر وجوده - إلا فاعلاً بالاختيار ، فصار هذا القول مستلزمًا لكونه موجبًا بالذات غير موجب بالذات ، وذلك جمع بين النقيضين ، فتبين أن القول بحدوث الأجسام مع قدم العقول جمع بين النقيضين فيكون باطلاً .

وإيضاح هذا أنه إما أن يجوز أن يفعل بعد أن لم يفعل، وإما أن لا يجوز، فإن جاز ذلك – كما يقوله من يقوله من أهل الكلام- جاز حدوث كل ما سواه، وإن لم يجز ذلك لزم أنه لم يزل فاعلاً. وحيث ذ فإن قيل: لم يزل فاعلاً لشيء بعد شيء، أمكن دوام الفاعلية مع حدوث كل ما سواه. وإن قيل: لم يزل فاعلاً لشيء معين لم يكن فرق بين العقول وبين غيرها. فالقول بقدم العقول مع حدوث الأجسام قول متناقض.

وبهذا يتبين أن ما استدل به من استدل من المتكلمين على حدوث الأجسام وإن كان صحيحًا - يستلزم حدوث كل ما سوى الله ، ويظهر خطأ مستأخريهم الذين اعترضوا على متقدميهم بأن دليلهم على حدوث الأجسام والأعراض لا يتناول حدوث كل ما سوى الله ، لإمكان وجود العقول والنفوس التي يثبتها المشاؤون من الفلاسفة وإمكان قدمها . قالوا : والمتكلمون لم يقيموا دليلاً صحيحًا على نفي ما سوى الأعراض والأجسام ، وقد بينا بطلان كلام هؤلاء في غير موضع .

وللنظّار في إبطاله طرق : إحداها : طريقة من يقول : العلم بأن كل ممكن إما جسم وإما عرض قائسم بالجسم علم ضروري ، كسما ذكر ذلك غسير واحسد من أئمة النظّار، كأبي المعالى وغيره .

والثانية طريقة من يقول: الوجود لا يكون إلا مشارًا إليه ، أو قائمًا بمشار إليه، وكل موجودين فإما أن يكونا متساينين، وإما أن يكونا متحايثين، ومن هؤلاء من يصرّح بأنه لا موجود إلا الجسم وما يقوم بالجسم، كما هو مسوط في فير هذا الموضع.

الطريقة الشالشة : أن يُقال : هب أنه لم يعلم انتشاء ما سوى الأجسام والأعراض، لكن دليل حدوثها يستلزم حدوث كل ما سوى الله .

وهذا يتبين بالجواب الرابع وهو أن يقال: لا ريب أن النظّار المثبتين لحدوث أجسام العالم وأعراضه ، من المعتزلة، والكلابية، والكرّامية ، والهشامية ، والنجّارية، والضراريّة ، والجهمية ، ومن وافقهم من الفقها والصوفية وأهل الحديث ، الذين بنوا ذلك على أن ما لا يخلو عن الحوادث فهم حادث ، هم صنفان: صنف يقول : إن الجسم لا يخلو عن الحوادث ، وما لا يخلو عن الحوادث فهو حادث ، وهؤلاء يقولون بحدوث الأجسام وأعراضها مطلقًا .

وصنف يقولون: إن الجسم نوعان: نوع يخلو عن الحوادث ونوع لا يخلو عن الحوادث، فالذي لا يخلو عن الحوادث هو الحادث دون الأول، كما يقول ذلك من يقوله من الهشامية والكرّامية وغيرهم، وعلى قول هؤلاء فالسكون أمر عدمي لا وجوديّ، وحدوث الحوادث ابتداء في القديم بعد أن لم يكن، كحدوث الحوادث عنه ابتداء بعد أن لم يكن، فأدلة هؤلاء على حدوث الجسم الذي لا يخلو عن الحوادث إن كانت صحيحة لزم حدوث كل ما سوى الله، وإن كانت باطلة لم تدل لا على حدوث الأجسام ولا غيرها.

فقول القائل: إن دليلهم يتضمن حدوث الأجسام دون ما سواها ، قول باطل. وذلك أنه على التقدير الأول يكون كل ما لا يخلو عن الحوادث فهو حادث حدوثًا مسبوقًا بعدم، والحادث عن عدم لا يكون صادرًا عن قديم موجب بداته في الأزل، فإن الموجب بذاته في الأزل يكون موجبًا أزليًا، لا يكون حادثًا مسبوقًا بالعدم، وسواء كان حدوث الحادث عنه بوسط أو بغير وسط ، فامتنع على هذا التقدير أن يكون الواجب الوجود بنفسه موجبًا بالذات في الأزل ، وإذا امتنع هذا امتنع أن يكون معه قديم ، سواء سمى ذلك القديم عقالًا أو نفسًا أو غير ذلك، فإنه إذا قُدرً

عقل قديم ممكن لزم أن يكون صادرًا عن علة تامة قديمة ، وهو الموجب بذاته في الأول ، وأن يكون معلولُه دائمًا معه لا يتخلف منه شيء ، وعلى هذا المتقدير فيمتنع حدوث الحوادث بعد أن لم تكن ، فظهر بذلك أنه إذا قُدّر أن الحوادث لها ابتداء وأنه يمتنع وجود حوادث لا أول لها ، لزم أن يكون الباري فاعلاً باختياره ، وأن لا يكون معه في الأول قديم أصلاً .

فتبين بذلك أن أدلة هؤلاء النظّار على حدوث الأجسام والأعراض إن كانت صحيحة لزم حدوث كل ما سوى الله، وتبين بذلك أن أثمة هؤلاء النظار أحذق من متأخريهم وأقوى ردًا على الفلاسفة وغيرهم، وأن ما اعترض متأخروهم عليهم باطل.

الوجه الخامس: أن يُقال: لو كانت الحوادث تحدث في النفس شيئًا بعد شيء لكان لابد لها من محدث، والقديم الذي لا يتجدد له أمر يقوم به لا يحدث عنه شيء كما تقدم، فقول هؤلاء بحدوث هذه الأمور عنه، كمقول الفلاسفة بحدوث حركات الفلك وأنها أزلية.

الوجه السادس: أن يُقال: فهذا يقتضي كون الرب موجبًا بذاته للعقول والنفوس ، وأنه ليس فاعلاً باختياره ، يفعل شيئًا بعد شيء ، وأن العقول والنفوس متولدة عنه تولدًا ذاتيًا ، وهذا معلوم الفساد عقلاً ونقلاً ، وهو مخالف لدين المسلمين واليهود والنصارى والمجوس والمشركين والصابئين .

الوجه السابع: أن يُقال: فإذا كان موجبًا بذاته على هذا التقدير، لم يكن اختصاص الزمان الذي حدث فيه الأجسام دون ما قبله وبعده بأولى من العكس، والتقدير أن القديم لا تقوم به الأمور الاختيارية. وقول القائل: إن بعض تلك التصورات تكون سببًا لفيض الأجسام عن القديم، إنما يصح لو كان هناك سبب يقتضي حدوث تصورات تخالف ما قبلها، وهذا إنما يكون إذا كان الربُّ فاعلاً باختياره ولا باختياره، والأمور الاختيارية تقوم بذاته، فأما إذا قُدَّر أنه لا يفعل شيئًا باختياره ولا يقوم به أمر اختياري، بل هو مجرد عن الصفات والأفعال، لا يتجدّد منه ما يقتضي الإحداث، كان امتناع حدوث الأجسام حينئذ كامتناع حدوثها عن القديم ابتداءً.

الوجه المثامن: أن هذا القول مبني على وجود العقول والنفوس التي يذكرها هؤلاء، وأنها أمور قبائمة بأنفسهما موجودة في الخارج لا يُشار إليها ، ولا هي داخل العالم ولا خارجه، ولا مباينة للعالم ولا حالة فيه ، ولا توصف بحركة ولا سكون ، ولا تجوز رؤيتها ، ولا هي أجسام ولا قائمة بالأجسام ، وجمهور العقلاء يقولون : إن بطلان هذا معلوم بالاضطرار .

فقد تبين فساد جواب هاتين الفرقتسين ، وأن الجواب لهؤلاء الفلاسفة بالمعارضة جواب صحيح ، لكن ليس فيه حل الشبهة .

## الجواب عنما بغير المعارضة من وجوه :

وأما الجواب عنها بغير المعارضة فمن وجوه :

أحدها: أن يُقال: الـتسلسل في الآثار إن كـان بمكنًا بطلت دلالة هذه الحــجة على قدم شيء بعينه ، لا فلك ولا غيره ، لأنه حينتذ يجوز أن يكون حادثًا بسبب كان قبله ، وهــكذا القول في كل ما سـوى الله ، وإن كان ممتنعًا لزم أن يكـون للحوادث أول ، ولزم حدوث كل ما تقوم به الحـوادث ، وذلك يستلزم حدوث الأفلاك ، وهو المطلوب . فلزم بطلان حجتهم على تقدير النقيضين .

وليست هذه الحسجة مبنية على امتناع التسلسل في الآثار، كما يظنه من يظنه، فإن المحتجين بها لا يمنعون التسلسل في الآثار، وإنما يمنعون ما يمنعه سائر العقلاء من التسلسل في المؤثرات ومن السسلسل فيما به أصل التأثير، وقد يشتبه تمام التأثير في الشيء المعين وتمام التأثير في جنس التأثير. وحبجتهم مبنية على امتناع التأثير، فلو كان لجنس الأزل، فإنها مبنية على أنه لا يحدث شيء إلا بحدوث تمام تأثيره، فلو كان لجنس الحوادث ابتداء لزم أن يكون لذلك الحدوث تمام حادث، ولذلك التمام تمام حادث، وهلم جراً.

وتحرير هذا الجواب أن يُقال : التسلسل نوصان : احدهما : التسلسل في المؤثرات ، وهذا مما اتفق العقلاء على امتناعه ، واستناعه معلوم بصريح العقل ، يل مجرد تصوره التام يكفي في العلم بفساده . وأما التسلسل في الآثار بأن يكون الفاعل يفعل شيئًا بعد شيء دائمًا فهذا متنازع فيه ، هل هو ممتنع أزلاً وأبداً ،أو جائز أزلاً

وأبدًا ، أو ممتنع أزلاً وجائز أبدًا ؟ على ثلاثة أقوال معروفة للناس .

والتسلسل في الآثار قد يقتضي التسلسل في تمام التأثيرات المعينة ، لا التسلسل في أصول التاثير ، فإنه إذا كان صدور المؤثر التام موقوفًا على صدور الأول ، كان تمام التأثير في الأمر الشاني موقوفًا عملى صدور الآثر الأول ، كالمتحركات كلها من الشمس والقمر وغيرهما ، فإن الجزء الثاني من الحمركة موقوف على صدور الجزء الأول منها .

لكن التسلسل في تمام التأثير نوعان : تمام التأثير مطلقًا ، وتمام التأثير المعيّن ، فإن الشيء قد يكون شرطًا في كون الفاعل فاعلاً مطلقًا ، فلا يمكن أن يفعل شيئًا إلا بذلك الشرط ، فهذا شرط في التأثير المطلق ، وهو شرط في جنس التأثير وأصل التأثير ، وقد يكون شرطًا في كونه فاعلاً لفعل معين ، فالتسلسل في هذا القسم الثاني ليس بممتنع عند من يجوّز التسلسل في الآثار ، فإنه إذا جاز أن يفعل شيئًا بعد شيء دائمًا ، جاز أن يكون الفعل الأول شرطًا في الثاني .

وأما القسم الأول، وهو التسلسل في أصل التأثير ، فهذا ممتنع ، كالتسلسل في المؤثرات، فإن الشيء إذا امتنع أن يفعل شيئًا من الأشياء حتى يفعل شيئًا من الأشياء، كان جنس وجود الفعل قبله ، فلا يكون فعل أصلاً حتى يكون قبله فعل ما ، وهذا ممتنع لذاته ، فإنه يستلزم وجود الشيء قبل وجوده ، ووجوده قبل وجوده يقتضي أن يكون موجودًا معدومًا ، وهذا جمع بين النقيضين .

ولهذا استدل غير واحد من أثمة المسلمين على أن كلام الله غير مخلوق بقوله تعالى : ﴿إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيئًا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيكُونُ ﴾ [يس : ٨٦] ، فإن النص دل على أنه لا يخلق شيئًا حتى يقول له : «كن » فيكون ، فلو كان «كن » مخلوقًا لزم أن يخلقه بكن ، وكذلك هذا يجب أن يكون مخلوقًا بكلمة أخرى ، وهذا يستلزم التسلسل في أصل الحلق ، وهو التسلسل في التأثير ، وهو ممتنع لذاته ، فإنه إذا لم يخلق شيئًا أصلاً حتى يخلق قبل ذلك شيئًا آخر ، كان هذا ممتنعًا لذاته ، فكان وجود مخلوق قبل أن يوجد مخلوق أصلاً فيه جمع بين النقيضين ، بخلاف ما إذا قبل : إنه لا يخلق مخلوقًا معينًا حتى يخلق مخلوقًا معينًا ، فإن هذا ليس بممتنع ، كما أنه لا يخلق المولود من غيره حتى يخلق الوالد .

إذا تبين هذا فحجة الفلاسفة الدهرية في قدم العالم مبنية على مقدمتين ، إحداهما : امتناع الترجيح بلا مرجّع ، والثانية : امتناع التسلسل في أصلا لتأثير لا في تأثير معين ، فإنهم قالوا : الموثر التام إن كان في الأزل لزم قدم الأثر ، فإنه لو حدث بعد ذلك لزم الترجيح بلا مرجّع ، وإن لم يكن المؤثر التام في الأزل امتنع أن يحدث عنه شيء ، لأن ذلك الحادث يمتنع أن يحدث بدون سبب حادث لما فيه من الترجيح بلا مرجّع ، ويمتنع حدوث سبب حادث ، لأن القول في حدوث ذلك السبب الذي هو الشرط كالقول في حدوث المشروط به ، إذ التقدير أنه لم يكن في الأزل مؤثر تام ، فلابد من حدوث تمام أصل التأثير وجنسه ، بحيث يصير المؤثر مؤثراً بعد أن لم يكن مؤثراً بحال .

وهذا ممتنع لذاته كما تقدم ، لأن حمدوث كونه مؤثراً لابعد له من مؤثر ، ولا موثر إلا هو ، فيلزم أن يكون مؤثراً قبل أن يكون مؤثراً بحال ، وهو جمع بين النقيضين .

وأيضًا فإذا لم يكن مؤثرًا تامًّا ثم إن جعل نفسه مؤثرًا تامًّا ، لزم الترجيح بلا مرجّح ، فإن امتناع جعل نفسه مؤثرًا بعد أن لم يكن ، مع تساوي الحالين ، أبلغ في الامتناع من إحداث أثر منفصل عنه بعد أن لم يكن مع تساوي الحالين .

فإذا قيل : المؤثر التام يستلزم أثره بعد ذلك ، كان تخصيصًا بلا مخصص .

قيل : وما ليس بمؤثر تام يمتنع أن يصير بعد ذلك مؤثراً تامًّا بنفسه ، لما فيه من التخصيص بلا مخصص

لكن هذا القسم يدل على امتناعه أيضًا دليل آخر ، وهو أنه إذا لم يكن مؤثرًا تامًّا ثم قُدَّر أنه أحدث ما به صار مؤثرًا تامًّا ، فذلك الإحداث يقتضي أن يكون مؤثرًا تامًّا في ما أحدثه . والتقدير أنه ليس بمؤثر تام في شيء من الأشياء، في لمؤثرًا في شيء حتى لا يكون مؤثرًا في شيء من الأشياء ، وهو جمع بين النقيضين .

وهذا القسم هو من باب الدّور القبلي ، فإنه لا يكون مؤثراً حتى يكون مؤثراً، ولا يكون مؤثراً، ولا يكون مؤثراً ، وهو مـثل أن يقال: لا يكون موجوداً إلا بعد أن يصير موجوداً ، وهذا دُور ممتنع لذاته،

وهو أيضًا من باب التسلسل في أصل التأثير ، ولكن سمّاه المتأخرون تسلسلاً لأنهم قالوا : مجموع ما يتوقف عليه وجود العالم إن كان ثابتًا في الأزل لزم وجوده ، لأن تخلف الأثر عن المؤثر ممتنع ، وإن لم يكن ثابتًا في الأزل ثم حدث ما به يصير مؤثرًا في العالم ، فالقول في ذلك الحادث كالقول فيما قبله ، ويلزم التسلسل ، ومعناه أن ذلك الحادث لا يحدث حتى يحدث قبله ما به يصير الفاعل فاعلاً ، وذلك الحادث لا يحدث حتى يحدث شيئًا حتى يحدث شيئًا ، فالفاعل لا يُحدث شيئًا حتى يُحدث شيئًا ، فباعتبار كون الشاني غير الأول يُحدث شيئًا ، وباعتبار كون الشاني غير الأول مميّي تسلسلاً ، وباعتبار كون جنس الإحداث موقوقًا على جنس الإحداث يُسمّى ووجود حادث بعد حادث إنما يمكن إذا كان هناك فاعل محدث يحدث شيئًا بعد شيء، ووجود حادث بعد حادث إنما يمكن إذا كان هناك فاعل محدث يحدث شيئًا بعد شيء، فأصل كونه فاعلاً لا يتوقف على حدوث شيء من الأشياء ، بل يكون من لوازم فأصل كونه فاعلاً للمعين قد يكون موقوقًا على إحداثه للمعين .

فحقيقة حجة هؤلاء أن القول بحدوث جنس الفعل يستلزم تأخر الأثر عن المؤثر التام ، أو وجوده بدون المؤثر التام ، فالذي سموه تسلسلاً مضمونه وجود الأثر بدون المؤثر التام ، فلما كانت حجتهم مبنية على مقدمتين : إحداهما : امتناع الترجيح بلا مرجح ، والثانية : امتناع التسلسل ، كان مضمون الأولى امتناع أن يتأخر الآثر عن مؤثره التام تأخر بينونة وانفصال ، ومضمون الثانية امتناع صدور أثر بدون مؤثر تام ، فالأمر يرجع إلى أصل واحد ، وهو تلازم المؤثر التام وأثره ، فلا يكون مؤثر تام إلا وأثره لازم له ، ولا يكون أثر إلا ومؤثره التسام لازم له . ثم هل ترتب الآثر على مؤثره التام ترتبًا زمانيًا ، أو ترتبًا عقليًا ؟ بحث آخر في غير هذا الموضع .

فإذا عرف حقيقة الأصل الذي بنوا عليه حجتهم ، فقول القائل في الجواب : التسلسل في الآثار إن كان ممكنًا بطلت هذه الحجة ، لأن مبناها علي امتناع التسلسل في الآثار . يرد عليه أن مبناها على امتناع التسلسل في أصل التأثير وجنسه ، والممكن إنما هو جنس الآثار وأعيان التأثيرات لا في جنس التأثير فإن الفسرق بين التسلسل في الآثار والتسلسل في التأثير ، أي في الآثار والتسلسل في التأثير ، أي في جنسه ، فهذا السؤال هو الوارد على هذا الجواب .

وجواب هذا الإيراد أن يقال: إذا كان التسلسل في الآثار ممكناً وفي أعيان التأثيرات ، أمكن أن تكون هذه الأفلاك حادثة مخلوقة من شيء آخر قبلها ، كما أخبرت بذلك الرسل ، فإنهم أخبروا أن الله خلق السموات والأرض وما بينهما في ستة أيام وكان عرشه على الماء ، وأخبروا أنه : ﴿اسْتُوَىٰ إِلَى السَّمَاء وَهِي دُخَانٌ فَقَالَ لَهَا وَلِلاَرْضِ اثْتِيا طَوْعًا أَوْ كَرْهًا قَالَتَا أَتَيْناً طَائِعِينَ ﴿ [فصلت : ١١] ، والدخان فيما ذكره المفسرون هو البخار ، وهو بخار ذلك الماء ، فقد أخبروا أنها مخلوقة من مادة كانت موجودة قبلها ، وتلك المادة يمكن أن تكون مخلوقة من مادة كانت قبلها ، كما خلق الله الإنسان من مادة ، وخلق المادة من مادة .

وإذا كان كذلك كان ما جوروه في الآثار مبطلاً لحجتهم على قدم هذا العالم ، وهذا هو المطلوب ، فإنهم إنما احتجوا على قدمه بكون المؤثر التام لابد أن يكون ثابتًا في الأزل ، فإنه لو لم يكن مؤثرًا ، ثم صار مؤثرًا ، افتقر حدوث تأثيره إلى مؤثر ، وذلك المؤثر –أو تمام تأثيره يفتقر إلى مؤثر ، وذلك يقتضي التسلسل في أصل التأثير وتمام كونه مؤثرًا، والتسلسل في تفس المؤثر .

فيقال لهم: هب أن هذا ممتنع ، لكن أنتم تجوّزون التسلسل في أعيان التأثيرات والآثار ، فهذا التسلسل إن كان ممكنًا بطلت الحسجة التي يحتج بها على قدم العالم أو قدم شيء من العالم ، وهذا هو المطلوب .

وأما قدم نوع التأثير فهذا لا ينفعهم في مطلوبهم ، ولا يقدح في ما جاءت به الرسل، بل هو دليل على تصديق ما جاءت به الرسل، وأن كل ما سوى الله مخلوق محدث كائن بعد أن لم يكن، لامتناع المؤثر التام في الأزل لشيء من الأشياء ، لأن كل ما سوى الله ملزوم للحدوث ، فوجوده بدون الحوادث المقارنة له محال ، ووجود الحوادث عن مؤثر تام يستلزم أثره محال ، ووجود حادث بعد حادث من مؤثر تام محال ، فإنه لا يكون مؤثراً تامًا في الشيء إلا إذا استعقبه أثره ، وليس شيء من الحوادث المتعاقبة المتعقبة عن الحوادث المتعاقبة الرب الأزلي ، لأنه يقتضي كون شيء من الحوادث المتعاقبة أزليًا وهو عمتنع ، لأن ما قارن الأزلي فهو أزليًا ، ليس له مبدأ محدود حتى يكون الشيء عقبه ، فلا يكون المقارن له إلا أزليًا ، فإذا كان كل ما سوى الرب لا يوجد إلا الشيء عقبه ، ولا يكن وجود الحوادث لا معينة ولا متعاقبة عن مؤثر تام أزليًا ، مقارنًا لحادث ، ولا يمكن وجود الحوادث لا معينة ولا متعاقبة عن مؤثر تام أزليًا ،

ولا يمكن شيء من العبالم إلا مـقـارنًا للحادث ، امـتنع وجـود شيء من العبالم في الأزل، إذ وجوده في الأزل عتنع بدون الحادث وعتنع مع الحادث .

ولا يمكن أن يُقال: القول في حوادثه المتعاقبة عليه كحركات القلك ، كالقول في كلمات الرب المتعوالية وأفعاله المتعوالية ، لأن الرب هو الموجود بنفسه ، الواجب الوجود بنفسه ، الغني بنفسه ، القيوم بنفسه ، فلا يتوقف قوله وفعله على غيره ، ولا يمتنع أن يكون فعله الثاني أو كلامه الثاني مشروطًا بوجود الأول قبله ، إذ ما يكون بذاته حادثًا شيئًا بعد شيء يمتنع وجوده كله في الأزل ، وأما ما سواه فهو مفعول مصنوع مفتقر من كل وجه إلى غيره ، فإذا كانت الحوادث تقارف شيئًا بعد شيء امتنع أن تصدر عن مؤثر تام أزلي ، وامتنع أن يكون المؤثر التام الأزلي يحدث شيئًا بعد شيء ، بل يجب أن يقارنه أثره ، وامتنع أن يكون المؤثر التام الأزلي موجبًا لذاته في الأزل ومقتضيًا لحوادثه شيئًا بعد شيء ، لأن حدوث الحوادث المتوالية عن مؤثر تام باق على حالة واحدة ، وحينئذ فيجوز ترجيح القادر المختار بلا مرجح فتبطل حجتهم .

وإن كانت تحدث الحوادث بحدوث أصور منه ، بحيث تكون ذاته مؤثرًا تامًا لذات الفلك في الأزل، وأفعاله المتوالية موجبة لحوادثه المتوالية، فهو لم يكن قط إلا مقارنًا لأفعال متوالية قائمة به ، وحدوث صفعول بلا فعل عتنع ، وقدم فعل معين عتنع ، لأن الفعل لذاته يقتضي أن يكون شيئًا بعد شيء ، ولا يُعقل قدم عين الفعل.

وهذا دليل مستقل على حدوث كل ما سوى الله ، فإن المفعول القديم لابد له من فعل قديم ، وتقدير فعل قديم العين ليس كله ممتنع لذاته ، لأن العقل لا يعقل إلا حادث الأعيان ، وإن فرض قدم نوعه لحدوثه شيئًا بعد شيء ، كالحركة التي لا تُعقل إلا حادثة الأعيان ، وإن فرض قدم نوعها .

وأيضًا فإن الفعل لابد أن يتقدم المفعول الأزليّ لا يتقدمه غيره ، وهذا أيضًا دليلٌ ثان مستقل على حدوث كل ما سوى الله .

وقول القائل: الأثر يقارن المؤثر ، والمعلول يقارن العلة: إذا أريد به أن يكون عقب فهذا ممكن ، وأما إذا أريد به أنهما يكونان معًا فهلذا ممتنع . والتقدم الحلقيقيّ بدون الزمان لا يُعقل .

وقول القائل: إن تقدم العلة على المعلول تقدم عقلي لا زماني دعوى مجردة. وتمثيل ذلك بتقدم حركة اليد على حركة الخاتم والكُم تمثيل غير مطابق، فإن حركة اليد ليست علة تامة لا لهذا ولا لهذا، بل هي ملزومة لها، والشيئان المتلازمان المصادران عن فاعل واحد ليس أحدهما معلولاً لآخر، وهذه الأمور مبسوطة في موضع آخر.

وأيضًا فهذا يستلزم أن يكون للذات فعل معين قديم معها لازم لها بأفعال متوالية قائمة بها ، بحيث تُضاف الحوادث إلى تلك الأفعال المتوالية ، ويضاف المفعول القديم إلى الفعل القديم ، وذلك يقتضي أن يكون ذلك الفعل القديم تناول الملزوم دون اللازم ، فإنه يتناول العين الملزومة للحوادث دون حوادثها اللازمة كالفلك مثلاً ، والفاعل إذا فعل مفعولاً بفعل امتنع أن يفعل بدون لوازمه ، فإن ذلك يقتضي أن يكون الفعل القديم تناول ذلك المفعول ، وأفعال أخر تناولت لوازمه المتعاقبة . ومعلوم أن الواجب بالذات أوجب ذاته ذلك الموجب ، وإيجاب ذاته لها هو فعلها إياها ، وهذا الفعل القديم الذي هو الإيجاب القديم لابد أن يكون من لوازم الذات ، في متنع وجوده بدون في متنع وجوده بدون لوازمه المتوالية ، وتلك الفعل القديم ، والفعل القديم لوازم المتوالية ، وتلك اللوازم المتوالية مفتقرة إلى الفعل القديم ، والفعل القديم يعتنع وجود مفعول القديم ، والمعل القديم ، والمعا إلا مع الآخر ، المعال و وحود أحدهما إلا مع الآخر ، المعال القديم المعال المعال

والقديم لا يجوز أن يكون مفتقرًا إلى الحوادث لافتقار المعلول إلى العلة ، وأما ولافتقار المشروط إلى الشرط ، ولكن قد تكون الحوادث لازمة له مفتقرة إليه ، وأما هو فلا يكون مفتقر لا إلى عينها ولا إلى نوعها ، لأن النوع إنما يوجد شيئًا فشيئًا ، فيكون القديم الأزلي مفتقرًا إلى ما لا يوجد إلا شيئًا بعد شيء ، وما وجب قدمه امتنع عدمه ودام وجوده ، وما دام وجوده ووجب ذلك لا يكون مفتقرًا إلى حوادث متعاقبة ، إذ لو جاز ذلك لجاز أن يُقال : إن الرب الذي يفعل دائمًا مفتقر إلى فعله لكون فعله لازمًا له ، فإن غاية ما يُقال في ذلك إن الفعل المقديم مشروط بمقارنة الأضعال المتوالية ، بحيث لا يتصور أن يكون ذلك القديم إلا مع هذه الحوادث المتعاقبة .

وحينئذ فيكون وجود فعله القديم بدون الحوادث ممتنع ، وفعله من لوازم ذاته بمنزلة صفاته اللازمة له ، فسيكون ذلك بمنزلة أن يُقال : إن صفاته اللازمة له يمتنع وجودها إلا مع الحوادث المتعاقبة ، والحوادث المتعاقبة أفعاله . وهذا بمنزلة أن ذاته مفتقرة أو مشروطة بأفعاله المتعاقبة .

ومعلوم أن أفعاله مفتقرة إليه من كل وجه ، فسيمتنع أن يفتقر إلى ما هو مفتقر إليه .

وهذا دليل ثالث مستقل في المسألة ، فإن وجود العالم بدون الحوادث ممتنع ، فلو كان فعله العالم كصفاته الذاتية اللازمة له مفتقراً إلى الحوادث ، كان صفاته اللازمة له مفتقرة إلى الحوادث ، وهذا ممتنع ، وذلك لأن ما لزم ذاته وما قام بها فهو صفة لها .

وهؤلاء إن قالوا : إن المفعول نفس الفعل والموجب نفس الإيجاب ، كــما هو قول طائفــة من النظار ، فهذا باطل قطعًا ، فــإنّا نعلم أن خلق المخلوق ليس هو نفس المخلوق ، ولا ذلك يقتضي أن تكون المخلوقات وجدت بدون فعل من الرب .

ولأن الذين قالوا ذلك من أهل الكلام ، كالأشعريّ ومن وافقه ، كابن عقيل وغيره ، إنما قالوا ذلك لئلا يلزم التسلسل في الآثار – وهو باطل عندهم – فإنهم قالوا: لو كان الخلق غير المخلوق ، والتأثير غير الأثر ، فذلك الخلق : إن كان قديمًا لزم قدم المخلوق، وهو ممتنع، وإن كان حادثًا افتقر إلى خلق آخر، ويلزم التسلسل .

والذين خالفوهم ثلاث طوائف : طائفة قالت: بل الفعل قديم أزلي ومفعوله محدّث ، كما يقول ذلك طوائف من أصحاب أبي حنيفة ومالك والشافعي وأحمد ، وأهل الحديث والصوفية ، ومن أهل الكلام .

وهؤلاء يقولون : كما وافقت مونا على أن الإرادة قديمة والمراد متأخر ، فكذلك نقول: الفعل قديم والمفعول المتأخر .

وطائفة ثانية قالت: بل الفعل حادث العين قائم بذاته ولا يلزم التسلسل ، كما يلزم التسلسل إذا كانت المفعولات حادثة الأعيان ، وهذا قول طوائف من الكرّامية والمرجئة وغيرهم .

وطائفة ثالثة قالت : بل أعيان الفعل حادثة ، وإن جاز أن يكون نوعه قديمًا .

والمقصود هنا أن الذين قالوا: إن الفعل عين المفعول ، إنما قروا من التسلسل، وهو جائز عند هؤلاء الفلاسفة . وحينئذ فلا يمكنهم أن يحتجوا بحجة هؤلاء ، فلا تكون حجة على أن الفعل نفس المفعول ، إلا قولهم بنفي الصفات مطلقًا ، أو قولهم بنفي الأمور الاختيارية ، وكلا القولين في غاية الفساد ، وهم متنازعون في كلا الأصلين .

فقول النفاة منهم ومن غيرهم ضعيف فيهما ، كما بسط في موضعه ، مع أن القول بمحدوث العالم مستلزم لهذين الأصلين ، كما أن هذين الأصلين يستملزمان الحدوث العالم .

وإذا كان كذلك تبين أنه لا يمكنهم القول بأن الفعل نفس المفعول ، فيلزم أن يكون غيره ، فإذا قُدر الفعل قديم العين ، كانت صفة لازمة له قديمة العين ، وإذا كان كذلك فإنه يمتنع أن يفتقر إلى شيء من الحوادث ، سواء كانت حادثة النوع أو الأعيان ، كسما يمتنع ذلك في ذاته القديمة ، فإنها إن كانت مفتقرة افتقار المعلول إلى علته ، امتنع كون الحادث علة للقديم، وإن كانت مفتقرة افتقار المشروط إلى شرطه، فلا ريب أن المحدث مشروط بالقديم ، فإذا كان القديم مشروطًا به كسان كل من الأمرين مشروطًا بالآخر

وهذا ممكن ، فما كانا معلولي علة واحدة وهما حادثان ، كالأبوة والبنوة ، أو ما كانا قديمين متلازمين لا علة لهما ، كالذات والصفات ، أما إذا كمان أحدهما قديم العين والآخر حادث الأعيان ، كان وجود القديم مشروطًا بأمور لم توجد بعد ، وكان الشرط متأخرًا عن المشروط .

وإن قيل: المشروط هو النوع وهو ملازمٌ لسلمين ، لكن النوع لا يُوجد إلا شيئًا فشيئًا ، فسلا وقت من الأوقات إلا والمقرون بالقديم واحمد محدث ، فسيكون ذلك المحدث شرطًا في وجود ذلك القديم ، لا يوجمد إلا مع وجوده ، كما لا يوجد أحد المحمدثين إلا مع الآخر ، ولا الذات القديمة إلا مع الصفة القديمة ، والقديم لازم للذات ، وكل من الحوادث ليس بلازم بل عارض ، وإن كان النوع لازمًا .

أقصى ما يقال: إن الذات هي الموجبة للمعين اللازم وللنوع الحادث أعيانه، فيشبه ذلك أحد الصفتين مع الأخرى. فيقال: الأمر اللازم لا وجود للذات بدونه، وإذا كان قائمًا بالذات فقد دخل في مسماها وصار منها، فإن أسماء الله تعالى متناولة لصفاته، فما قام بذاته من الصفات اللازمة فهو داخل في اسمه تعالى.

فإذا كان ذلك مشروطًا فأفعال يحدثها شيئًا بعد شيء، صار ما هو واجب الوجود مفتقرًا إلى ما هو ممكن الوجود ، مع أن هذا المقام إذا تحرر كان مفسدًا لأصل مذهبهم ، وكان دليلاً مستقلاً رابعًا .

فإن حقيقة قولهم: إن الفلك لازم لذات الله تعالى ، لا يمكن وجود الرب بدون وجود الفلك، بل هو مستلزم له كما أن الفلك مستلزم له، فهما متلازمان ، وهذا بعينه قول بأن مفعوله شرط في وجوده، وأن وجوده بدون وجود مفعوله ممتنع، وهو قول بافتقار الواجب بذاته إلى الممكن بذاته ، وهو ممتنع .

وهذه الأمور مبسوطة في غير هذا الموضع ، ولكن ذكرناها هنا تنبيها على حجمتهم العظمى ، وأن إبطال حجمتهم قد يتضمن بطلان قولهم ويكون دليلاً على صحة ما أخبرت به الرسل صلوات الله عليهم .

الوجه الثاني: أن يُقال: إحدى المقدمة بن هذه الحجة بطلان السلسل، وانتم قائلون بجوازه، ولكن منازعوكم يقولون بامتناعه، فتكون الحجة على اصلكم الزاميّة لا علمية، فلا تفيدكم المطلوب.

هذا إذا فسروا التسلسل بالتسلسل في الآثار دون التأثير ، وإن فسروه بالتسلسل في هذا في أصل التأثير ، فهذا لا يقوله أحد ، وهذا هو مراد أثمتهم بالتسلسل في هذا الموضع ، وإن فهم منه بعض الناس الأول ، لكن هذه الحجة حيث أنها تدل على دوام نوع الحادث ، فمن قال : لم يزل مؤثرًا متكلمًا إذا شاء ، وفي بموجب هذه الحجة ، ولا تدل على قدم شيء من العالم أصلاً .

ومنازعوكم قد عارضوكم والزموكم امتناع الحوادث مطلقًا، فتبين فسادها أيضًا. فإن قالوا: نحن نجّوز التسلسل في الحوادث القائمة بالعالم، وهذه تقتضي ٧٨٢ ـــــقاعدة في تحقيق الرسالة وإبطال قول أهل الزيغ والضلالة المسمى « بالصفدية »

التسلسل قبل حدوث العالم أو قبل حدوث شيء من العالم ، وذلك لا نقول به .

قسيل لهم : أولاً : إذا كان التسلسل في الأزل ممكنًا ، لم يكن فسرق بين هذا وهذا ، بل يجوز أن يقال : إن الرب تقوم به أمور اختيارية لا أول لها .

وقيل لهم: ثانيًا: هذا لا ينفعكم في قدم الأفلاك وما فيها لإمكان أن يكون حدوثها موقوفًا على أسباب قبلها حادثة وكذلك الأخرى.

وقيل لهم: ثالثًا: إذا أمكن التسلسل في الأفعال اللازمة القائمة بالصانع، أو في المفعولات المتعدية، كان كل منهما مبطلاً لاحتجاجكم على قدم الأفلاك والعناصر، فكيف إذا اجتمع هذا وهذا ؟!.

الوجه الثالث: أن يُقال: هذا مبني على امتناع التسلسل في الآثار. والتسلسل سواء عنى به التسلسل في أصل التأثير أو في الآثار، فإنه لا يدل على مطلوبكم، والذي يليق بهذه الحجة إنما هو التسلسل في أصل الفعل، وهو ممتنع وفاقًا.

وأما التسلسل في الآثار ، فهذا فيه قـولان معروفان للناس. أحدهما : منعه ، كقول كثير من أهل الكلام والفلسفة وأهل الحديث .

والثاني : جوازه ، كما هو قول كثير من أهل الحديث والكلام والفلسفة .

وحينشذ فهؤلاء يقولون بجواز هذا التسلسل ، وأن كل ما سوى الله مخلوق محدث كائن بعد أن لم يكن ، سواء قالوا بقدم نوع الفعل اللازم والمتعدي . فعلى التقديرين يمكن أن يكون كل ما سوى الله مخلوق محدث كائن بعد أن لم يكن مسبوق بالعدم ، والرب فاعل بمشيئته وقدرته سائر الأشياء .

وليس للفلاسفة حجة تعارض هذا القول أصلاً ، إذ ليس لهم حجة تقتضي قدم الأفلاك والعناصر ، ولا قدم شيء من العالم أصلاً ، بل جميع ما يحتجون به إنما يدل على دوام كون السرب فاعلاً ، سواء في ذلك الحجج العائدة إلى الفاعل والمادة والصورة والغاية وغير ذلك ، فالأولى مثل قولهم : إن كونه فاعلاً أمر لازم لنفسه ، لأنه لو كان عارضاً لهذا لاقتضى حدوث ما يجعله كذلك ، وذلك لا يكون إلا فعلاً له ، ولا يكون عارضاً لما تقدم ، فلا بد أن يكون كونه فاعلاً من لوازمه ذاته .

وكذلك قولهم: هو جواد وعلة جوده ذاته ونحو ذلك ، فإن هذا يدل على كون نوع الفعل من لوازمه ، لا على فعل معين ولا مفعول معين ، فليس في ذلك ما يدل على قدم السموات ولا مادة السموات ولا غير ذلك من أصناف العالم ، بل هذا دل على أنه لا يلزمه عين الفعل ، إذ لو لزمه ذلك لكان فعله كله قديمًا ، والمؤثر التام يستلزم أثره، فكان تكون جميع المفعولات قديمة ، فلا يكون في العالم شيء حادث ، وهو خلاف الحس.

وبهذا يظهر كشف عوار هذه الحجة التي حارت فيها عقول جمهور النظار ، فإنهم إذا قالوا : كل ما لابد منه في كونه مؤثراً لابد وأن يكون موجوداً في الأزل ، وإلا لزم حدوثه بعد ذلك بدون مؤثر تام ، وهو ممتنع ، وإذا كان موجوداً في الأزل لزم حصول الأثر معه – كان لفظ التأثير مجملاً ، فإنه يراد به جنس التأثير ، ويراد به التأثير المعام في كل شيء، فإنه إما عام وإما مطلق وإما معين ، فإن أريد به التأثير في كل شيء لزم كون كل شيء قديمًا ، وهو مخالف للحس.

وكذلك إن أريد به معين ، فإنها لا تدل على امتناعه ، لجواز أن يكون مشروطًا بحادث قبله ، وهم وسائر العقلاء يسلمون حدوث الشيء المعين ، وإن أريد به الجنس لم يدل إلا على دوام النوع لا على قدم شيء بعينه ، فلم يكن فيها ما يدل على قدم شيء من العالم .

والأزل ليس عبارة عن وقت بعينه ، فإذا قيل : جسميع الأمور المعتبرة في كونه مؤثرًا هي قديمة أزلية . قيل : في كونه مؤثرًا في الجملة وكونه مؤثرًا في شيء بعينه أو في كونه مؤثرًا في كل شيء ؟

الأول مسلم عند السلف والأثمة ولا ينفعهم . والثاني ممنوع ، وكذلك ثالثهم . وذلك لأن كونه مؤثراً في شيء بعد شيء يقتضي دوام مؤثرتيه ولا يقتضي قدم شيء من العالم ، ودوام التأثير في شيء بعد شيء هو ممكن عندهم ، وهو لا يخلو إما أن يكون ممكنا ، وإما أن يكون ممتنعًا ، فإن كان ممكنًا حصل المقصود ، وإن كان ممتنعًا لزم حدوث كل ما سواه .

فتبين أن قولهم بقدم شيء من العالم لا حجة عليه بوجه من الوجوه ، وكذلك

قولهم: إن التقدم والمتأخر لا يعقل إلا بالزمان الذي هو مقدار الحركة . وقولهم : إن كون الشيء حادثًا يقتضي أنه كان بعد أن لم يكن ، والقبلية والبعدية من لوازم الزمان - فإن هذا يستلزم دوام نوع الفعل لا دوام حركة الفلك والشمس والقمر ، بل السموات والأرض إذا كان الله قد خلقهما في ستة أيام ، كان هذا الشمس والقمر وهذا الليل والنهار مخلوقة كائنة بعد أن لم تكن ، وإن كان بعد قيام القيامة انشقاق السموات وتكوير الشمس وخسوف القمر وتناثر الكواكب تكون حركات أخرى ولها زمان آخر .

كما قــال تعالى في الجنة : ﴿وَلَهُمْ رِزْقُهُمْ فِيهَا بُكْرَةً وَعَشِيًّا﴾ [ مسريم : ٦٣] ، وفي الجنة يوم الجمعة يوم المزيد ، فهناك أيام معروفة بأمور أخر جعلها الله في الجنة غير الشمس والقمر .

وكذلك قولهم: إن كل حادث مسبوق بالإمكان المفتقر إلى مادة ، غايته أن قبل كل حادث حادثًا ، وهذا لا يوجب قدم شيء من العالم ، وإنما يقتضي تسلسل الحوادث .

وكذلك إذا قيل: إنه المؤثرية وصف وجودي ، فإن كانت حادثة افتقرت إلى أخرى ولزم التسلسل وكونه محلاً للحوادث ، وإن كانت قديمة لزم قدم الأثر ، فإن لازم هذا الدليل ليس بممتنع عندهم وعند السلف وجمهور أهل الحديث ، وهو كون القديم تقوم به الحوادث المتسلسلة . ثم إن كان هذا ممتنعًا لزم حدوث الأفلاك ، فبطلت الحجة الدالة على قدمها ، وإن لم يكن ممتنعًا بطلت الحجة ، فهي باطلة على التقديرين ، وقد بسط هذا في غير هذا الموضع .

والمقصود هنا التنبيه على أنه لا حجة لهم تدل على قدم شيء من العالم ، ولكن الذين ناظروهم من الجهمية والمعتزلة ومن اتبعهم جعلوا نوع فعله ومضعوله محصور الابتداء والانتهاء ، كما قاله الجهم بن صفوان وأبو الهذيل إماما هاتين الطائفتين ، أو جعلوه عمتنع الدوام في الابتداء دون الانتهاء ، كما قال ذلك كثير من أتباعهما ، وجعلوا الرب يمتنع عليه الكلام باختياره في الأزل ، ويمتنع عليه الفعل الاختياري في الأزل ، بل جعلوه غير قادر على الكلام والفعل في الأزل ، كما يقوله

المعتزلة والكرّامية ، أو غـير قادر على الفعل في الأزل ، ولا قادر على الكلام لا في الأزل ولا فيما يزال ، كما يقولـه الكُلابية والأشعرية والسـالمية ، بل الكلام عندهم كالحياة لا يُوصف بأنه قادر عليه ولا أنه يتكلم بمشيئته وقدرته واختياره .

وكثير من هؤلاء يقول: إن العالم يعدم بالكليّة فلا يسقى الرب فاعلاً لشيء ، كما لم يكن قبل ذلك - على قولهم - وهو فناء هذا العالم عندهم - ويقول: إن ذلك دل عليه السمع والعقل ومنهم من يقول: بل دل عليه السمع ، وإن إعادة الله للعالم هو بأن يعدمه بالكلية ، ثم يعيد العالم الذي كان أعدمه .

فهؤلاء وأمثالهم تكلموا في تعطيل الربّ عن الفعل وعن الكلام ، وقالوا : إن كلامه مخلوق أو محدّث النوع أو محدث العين ، كان الكلام بعد أن لم يكن متكلمًا في الأزل ، بل ولا كان عندهم قادرًا على الكلام . وإن أطلق بعضهم أنه لم يزل قادرًا فهم يقولون مع ذلك بامتناع المقدور في الأزل ، ومعلوم أنه مع امتناع المقدور عمتنع كونه قادرًا . وقالوا : إن هذا هو القول بحدوث العالم الذي أخبرت به الرسل، ونسبوا هذا القول إلى أهل الملل، هم ومناظروهم من الفلاسفة.

ولهذا استظهرت الفلاسفة على أهل الملل بسبب ظنهم أن هذا هو قولهم حتى آل الأمر إلى أن يقول الفلاسفة : إن الرسل لم تخبر بعلم ، وإنما أخبرت بما فيه تخييل وتمثيل . ومعلوم أنه ليس في كتاب الله ولا حديث عن رسول الله ولا في أثر عن الصحابة والتابعين وأئمة المسلمين شيء من هذه الاقوال ، ولا ما يستلزم هذه الاقوال ، بل هي أقوال مبتدعة في الدين ، وهي من الكلام الذي أنكره السلف والائمة وعابوه وذموه .

وقول أولئك بأن السموات أزلية وأنها لا تنشق أعظم إلحادًا وضلاًلا ومخالفة لدين الرسل . وهؤلاء أثبتوا قدم الأعيان المخلوقة ، وأولئك نفوا قدرة الرب على الفعل والكلام دائمًا ، فادعوا حدوث النوع .

وهذا كما في مسألة القرآن : طائفة ادّعت قدم أعيان الكلام : إما المعنى الواحد المعين ، وإما الحروف المعينة أو الأصوات والحروف المعينة ، حتى قالوا : إن ما سمعه موسى كان قديمًا لم يزل الله متصفًا به ، وإنما تجدد السماع فقط ، وقالوا :

إنه لم يناده في ذلك الرقت كما دل عليه القرآن ، حيث يقول : ﴿ فَلَمَّا أَتَاهَا نُوهِيَ يَا مُوسَى ﴾ [طه : ١١] ، بل مازال مناديًا له في الأزل ، ولكن تجدد صماع موسى لذلك النداء .

وطائفة قالت: بل نوع الكلام حادث بعد أن لم يكن: إما حادثًا في غيره فيكون مخلوق، وقال هولاء: فيكون مخلوق، وإما في نفسه فيكون حادثًا أو محدثًا غير مخلوق، وقال هولاء: لم يكن في الأزل متصفًا بأنه متكلمًا إلا إذا فسروا المتكلم بالقادر على الكلام، ثم كان تفسيره بهذا مع امتناع الكلام في الأزل جمع بين النقيضين، بل لم يزل عندهم غير متكلم ، ويمتنع عندهم أن يكون لم يزل متكلمًا إذا شاء.

والسلف والأثمة قالوا: لم يزل الله متكلمًا إذا شاء ، فالقرق بين دوام النوع وقدمه ، ودوام الشيء المعين وقدمه ، يكشف الحجاب عن الصواب في هذا الباب ، الذي اضطرب فيه أولو الألباب ، والله يهدي من يشاء إلى صراط مستقيم .

وليس للفلاسفة حجة تعارض هذا القول ، ولكن حجتهم تقتضي دوام فاعلية الرب ، وأن الفعل ولازمه – الذي هو تقريسر الفعل المسمّى بالزمان – لا أول له ، وأن إمكان حدوث الحوادث لا أول له ، وإمكان تأثير الرب فيسها لا أول له ، وهذا كله يقتضي دوام نوع الفعل لا دوام فعل معين .

وقد تقدم بيان أن قولهم بقدم العالم عن العلة التامة باطل قطعًا ، وأن العلة التامة لا يجوز تأخر شيء من معلولها عنها ، بل وجود علة تامة لم تزل مقارنة لمعلول متنع ، ويمتنع أن يكون المقارن في الزمان مفعولاً للفاعل ، والحوادث متعاقبة شيئًا بعد شيء لا يجوز حدوثها عن علة تامة أزلية ، فبطلت حجتهم ، وبطل قولهم بقدم العالم ، وتبين إمكان حدوث كل ما سوى الله ، وأنه يمتنع أن يكون العالم صادرًا عن علة تامة أزلية موجبة بالذات ، وهو المطلوب .

وتبين أنه لا يمكن حدوث شيء ، من الحوادث إلا عن فاعل يضعل شيئًا بعد شيء ، وإن قدر أنه غير فاعل بالإرادة ، فكيف إذا تبين أنه لا تحدث الحوادث إلا عن فاعل مختار بأمور اختيارية تقوم به ؟

والعالم مستلزم للحوادث فسيمتنع ثبسوت الملزوم دون اللازم ، فيمستنع صدور العالم عن موجب بالذات ، فيمـتنع قدمه ، ويمتنع قدم شيء منه ، فإن أي شيء قُدّر قدمه لم يصدر إلا عن موجب بذاته ، سواء قُدر موجب بذاته محردة ، أو موجب بالإرادة لذلك القديم يكون إيجابه له قديمًا دائمًا بدوامه ، فيكون ذلك الإيجاب الذي هو التأثيـر والاقتـضاء والفعل المعـيّن لذلك المفعـول المعين في الأزل قديمًا أزليًّا دائمًا بدوام الرب تعالى ، وهو إنما يلزمه نوع الفعل لا فعل معين ، إذ الفعل لا يُعقل ولا يمكن إلا شيئًا فشيئًا ، فأما شيء معين دائم ملزوم للحوادث أو غيير ملزوم للحوادث فلا يُعقل أنه فعل ، لا سيما ومثل هذا لا يكون إلا مفعولاً بالاختيار ، بل لا يكون إلا عن ذات تختـار شيئًا بعد شيء ، فـهي لا تكون مجردة عن الاختـيار ، ولا تكون علة تامة أزلية ، فضلاً عن أن يجتمع فيها عدم الاختيار مع كونه علة تامة أزلية .

أقصى ما يقال : إنه قد تقوم بها الأمور الاختيارية شيئًا بعد شيء ، وكل ما قام بها شيء من ذلك حصل تمام التأثير لما يحدث حينتذ ، وهي بمجردها علة تامة للمعين الذي يلزمه الحوادث ، لكن هذا باطل أيضًا ، فإنها لا تكون مجردة قط ، ولا يمكن أن تكون بمجردها فاعلة لشيء .

وأيضًا فلا يمكن أن يقارن المفعول فاعله في الزمان ، وذلك أنه لو قُدّر تجردها في وقت لم يجز حصول قيام شيء من الأصور الاختيارية لها بعد ذلك ، لأن ذلك يقتضي حـــدوث حادث بلا سبب ، وبتقدير تجــردها عن الأمور الاختيارية القـــائمة بها يمتنع أن يحدث عنها أو فيهـا شيء ، لامتناع حدوث الشيء بدون علة تامة ، وهي مع تجردها ليست علمة ، إذ لو كانت كذلك للزم مقارنة الأمور الاختيارية المتجددة شيئًا بعد شيء لها في الأزل ، وذلك جمع بين النقيضين.

والأمور الاختـيارية الحاصلة شـيئًا بعد شيء لازمة لهـا ، فيمتنع تقـدير تجردها عنها، فلا يمكن تجردها، ولو قدر تجردها لم يسجز أن يكون مجردها علة تامة أزلية لشيء معين ، لأن ذلك المعين مستلزم للحوادث ، إذ كل محكن فإنه لم يسبق الحوادث، فلو كانت علة تامة ازلية للزم وجود كل واحد من الحوادث في الأزل، وهو جمع بين النقيضين ، وإذا استنع تجردها واستنع بتقدير تجردها أن يصدر عنها والأمور الاختيارية حاصلة شيئًا بعد شيء ، فاستنع أن تكون علة تامة لشيء معين دائمًا ، إذ مسجموع الأمور المشروطة في التأثير إذا لم تكن إلا حاصلة شيئًا فشيئًا، امتنع أن تكون دائمة لشيء معين ، فامتنع قدم شيء معين ، فإنه إذا كان قديمًا أزليًا دائمًا ، لم يكن بد من أن يكون المقتضى التام له قديمًا أزليًا دائمًا ، ومقتضى تام أزليً عتنع ، فقدمه ممتنع ، لأن المقتضى التام إما الذات المجردة عن قيام الأمور المتعاقبة بها التي تصير بها فاعلة شيئًا فشيئًا ، أو الذات الموصوفة بذلك ، والأول الذي يقوله من الفلاسفة من يقوله ممتنع ، لامستناع تجردها وامتناع حصول شيء عنها في حال التجريد لو قُدِّر ذلك ، لأن المعلول ملزوم للحوادث ، فلا يجوز وجوده عن علمة تامة أزلية وهي المجردة .

وأما الذات الموصوفة بذلك ، فهي لا تصير فاعلة إلا شيئًا فشيئًا كسما تقدم ، فيمتنع أن يكون لها مفعول معين قديم أولي . فضلاً عن أن يكون لها مفعول معين قديم أولي .

ولا يمكن أن يُقال : هي بمجردها مقتضية لمحل الحوادث وما يقسوم بها مقتض لتلك الحوادث ، لأن الفاعل بقدرته ومشيئته لا يتوزع بعض فعله عليه مجرداً عن الإرادة وبعضه عليه مقرونًا بالإرادة ، إذ فعل الموصوف بالإرادة بدون الإرادة ممتنع ، وكذلك ما يُقدّر قائمًا به من الأمور المتجددة فإنها قائمة به ، فليس موجوداً دونها حتى يُقال : إنه يفعل بدونها ، وتقدير الانفصال لا يقتضي تحقيق الانفصال .

وهذا كما لو قيل: مجرد الذات تفعل منفكة عن الصفات لاسيما وتلك الأمور شرط في الفعل، فلا يوجد المشروط بدون شرطه، كما أن الحوادث القائمة بالمفعول شرط في وجوده، فيمتنع وجود المستلزم للحوادث بدون الحوادث.

وكذلك يمتنع أن تفعل الذات الملزومة دون لوازمها ، إذ فعلها لملزوم الحوادث مشروط بفعلها لحوادثه اللازمة ، وفعله لذلك لا يوجد إلا شيئًا فشيئًا ، فصار ذلك الفعل مشروطًا بما لا يوجد إلا شيئًا فشيئًا ، ووجود المشروط بدون الشرط ممتنع ، ففعل الملزوم وحده ممتنع ، فكما أن وجود ذات مجردة عن الصفات ممتنع ، فوجود

فعله مجردًا عن ما يقوم به ممتنع ، ففعله لا يوجد إلا مع اللوازم ، ولا يكون فعلاً له إلا مع اللوازم ، كما أن المفعول لا يكون مسوجودًا ولا مفعولاً إلا مع اللوازم ، وإذا لم يكن فعلاً أزليًا ، فلا يكون المفعول أزليًا ، لأن اللوازم المتعاقبة ليس مجموعها أزليًا ، ولا واحدًا منها أزليًا ، ولكن النوع أزليّ ، بعنى وجوده شيئًا فشيئًا ، فيكون الفعل المشروط به موجودًا شيئًا فشيئًا ، لامتناع وجود المشروط بدون الشرط ، وإذا كان ذلك الفعل يوجد شيئًا فشيئًا كان المفعول كذلك بطريق الأولى ، لامتناع تقدم المفعول على فعله ، فلا يكون فعل دائم معين ، فلا يكون مفعول معين دائم .

يُبين ذلك أن الفعل هو الإبداع والخلق الذي يسمى اقتضاءً وإيجابًا وتأثيرًا ونحو ذلك .

فإذا قيل: إبداع الملزوم واحدٌ معين أزليّ ، وإبداع اللوازم نوع يتجدد شيئًا فشيئًا ، فأحد الإبداعين ملزوم للآخر ، كما أن أحد المبدعين ملزوم للآخر ، والثاني شرط في نفس كون الأول إبداعًا للمفعول لا في مجرد وجوده ، فإنه لا يصير الإبداع إبداعًا إلا مع لازمه الحاصل شيئًا فشيئًا ، فلا يكون الإبداع إلا شيئًا فشيئًا .

وليس لزوم هذا لهذا كلزوم نوع الفعل للذات ، لأن الذات تستلزم صفاتها اللازمة لها وليست مفعولة لها وفعلها صادر عنها ، وليس احد الإبداعين صادر عن الآخر ، بل إبداع المعين إذا قُدُر أنه أزلي لم يزل ، كان نوع الإبداع للأمور المتعاقبة قديمًا أيضًا لم يزل ، وكل منها فعل وخلق وإبداع .

ونفس حقيقة الفعل المعين يمتنع قدمه ، فكيف إذا كان ملازمًا لما هو حادث شيئًا فشيئًا ؟ فإنهما فعلان متلازمان ، وأحدهما لا يوجد إلا شيئًا فشيئًا ، فالآخر لا يوجد إلا شيئًا فشيئًا لكونه فعلاً بالإرادة ، ولأن وجود أحد المتلازمين دون الآخر ممتنع ، وأحدهما يمتنع قدم عينه ، فالآخر يمتنع قدم عينه ، لأن وجود القديم الواجب بعلته كما تجب الصفة القديمة بالذات المستلزمة لها ، لا يتوقف على وجود شيء من الحوادث .

ولئن قُدِّر دوام نوعها ، فليست الصفة القديمة متوقفة عليها ، كما أن الذات

القديمة ليست متوقفة عليها ، بخلاف المفعول المعين وفسعله المعين ، فإنه متوقف على وجود ما لابد له منه من الحوادث المتعاقبة ، والمحتاج إلى الحوادث المتعاقبة لا يكون قديمًا أزليًّا ، وأحد الفعلين والمفعولين يحتاج إلى الآخر المشروط به ، الذي يمتنع وجوده إلا بوجود شرط في فسعل الفاعل ، فسلا يمكن فعل هذا إلا مع فسعل هذا ، بخلاف الذات وصفاتها مع الفعل .

وإذا لم يمكن فعله إلا مع فعل هذا وهذا ، لا يكون شيء منه قديمًا ، فالآخر كذلك ، ولا يمكن قدم شيء من العالم إلا بقدم فعل له معين ، ولزوم ذلك الفعل لذات الرب كما تازم الصفة للموصوف .

ومن المعلوم بصريح المعقول الفرق بين صفة الموصوف وبين فعل الفاعل ، أما الصفة فيُعقل كونها لازمة للموصوف : إما عينًا كالحياة ، وإما نوعًا كالكلام والإرادة، ويُعقل كونها عارضة ، لكن ذلك إنما يكون في المخلوق .

وأما الفعل فلا يُعقل إلا حادثًا شيئًا بعد شيء ، وإلا فمن لم يُحدث شيئًا لا يُعقل أنه فَعَل ولا أبدع ، سواء فعل بالإرادة أو قُدر إنه فعل بلا إرادة . ولو كان الفعل لا يتحدث لم يُعقل الفرق بينه وبين الصفة اللازمة ، إذ كلاهما معنى قائم بالذات لازم لها بعينه ، وما كان كذلك لم يكن فعلاً لذلك الموصوف ، ولا يعقل كون الموصوف فعله .

وإن قُدَّر أن الفعل هو المفعول وأنه مبدع المفعولات بدون فعل ، فلزوم هذا له أبعد عن المعقول من لزوم ما يقوم به ، لاسيما إذا كان قد فعله بقدرته ومشيئته ، فإن هذا لا يُعقل كونه مقدورًا مرادًا ، بل إذا قُدَّر أن هذا مفعولٌ مراد ، لزم إمكان كون الصفة اللازمة التي لا توجد الذات إلا بها مقدورة مرادة .

والقادر المريد لا يكون فاعالاً إلا بقدرته وإرادته ، فإذا كانت قدرته وإرادته مقدورة مرادة ، لزم الدَّور في التأثير والفعل والاقتضاء ، فلا يكون قادرًا مريدًا حتى يكون قادرًا مريدًا ، وهذا ممتنع في صريح العقل .

وإيضاح ذلك أن ما كان لازمًا للذات بعينه : إما أن يمكن كونه مقدورًا مرادًا وإما أن لا يمكن . فإن لم يمكن كونه مقدورًا مرادًا ثبت ما قلناه ، ويتسين أن ما كان

لازمًا بعينه للذات لم يكن مقدورًا ولا مرادًا ، فلا يكون شيء من الفعل لازمًا للذات، لأن الفعل لا يكون إلا بقدرته وإرادته ، لأنه فاعل بالاختيار ، لانه لو كان موجبًا بالذات لم يتأخر عنه شيء من آثاره ، ولأن تقدير ذات مجردة عن الصفات ممتنع ، ولأن الفاعل لابد أن يتقدم مفعوله ، وإن سُمى علة فلا يُعقل مفعول مقارن

وما يُذكر من أن التقدم بالذات كتقدم العلة على المعلول ، لأنه في الاقتران في الزمان إذا أُريد بالعلة الفاعل فهو باطل ، وإن أريد به غير ذلك ، فليس هو المراد هنا.

للفاعل في الزمان .

وما يُذكر من قولهم: تحركت يدي فتحرك المفتاح، ليس بمثال مطابق، فإن حركة السيد ليست فاعلة لحركة المفتاح، بل هي ملازمة لها، وقد بين في غير هذا الموضع أن الفاعل لابد أن يتقدم مفعوله بالزمان، مع قطع النظر عن كونه فاعلاً بالإرادة.

وكونه فاعلاً بالإرادة دليل آخر ، فسإنه إذا كان الفعل بقدرته وإرادته ، وكل ما كان بقدرته وإرادته لم تكن عينه لازمة لذاته فلم يكن شيء من أعيان الفعل لازمًا لذاته ، فلا يكون قديمًا ، وهو المطلوب. فلا يكون قديمًا ، وهو المطلوب. وهذا في غاية الحسن والصحة .

وإن قيل: يمكن أن يكون المعين اللازم للذات مقدورًا مرادًا .

قيل: فتلك القدرة والإرادة يمكن حينئذ أن تكون مقدورة مرادة ، وحينئذ فإن كانت مقدورة مرادة بتلك الإرادة والقدرة ، لزم الدُّور في التأثير والفعل والاقتضاء . وإن كانت بأخرى لزم التسلسل في التأثير ونوعه .

وكلاهما ممتنع بصريح العقل واتفاق العقلاء ، فإنه حينئذ تلزم الذات قدرة قديمة وإرادة قديمة ، وتلك لا توجد وإرادة قديمة ، وتلك لا توجد إلا بقدرة قديمة وإرادة أخرى قديمة وإرادة أخرى قديمة والفاعل لا يفعل شيئًا من القُدر والإرادات ، فلا تلزم أن لا يفعل شيئًا ، فهذا هو الدور في أصل الفعل والتأثير .

وإن قيل: بل الفعل المعين اللازم للذات مقدور مراد، ونفس القدرة والإرادة المشروطتين فيه ليست مقدورتين مرادتين

قيل: إن كان المرجع إلى المعقول الصريح فلا فرق بين تقدير فعل معين لازم لذات فاعلة ، وتقدير غيره من الأصور اللازمة لذات ذلك الفعل ، فإن الذات مستوجبة للوازمها المعينة ، لا يمكن وجودها بدون وجود شيء من لوازمها ، فتفريق المفرق بين لازم ولازم: بأن هذا اللازم هو لازم له بقدرته وإرادته ، وهذا اللازم لازم له بدون قدرته وإرادته ، تفريق بين المتماثلين ، وخروج عما يُعقل في هذا الباب .

ومن أعرض عن نصوص الأنبياء ، وادّعى عقليات تخالفها ، وليس معه معقول صريح ولا قسياس صحيح ، كسان كلامه خارجًا عن العقل والسمع ، كما قال أهل النار: ﴿وَقَالُوا لَوْ كُنَّا نَسْمَعُ أَوْ نَعْقِلُ مَا كُنَّا فِي أَصْحَابِ السَّعِيرِ ﴾ [الملك : ١٠] .

وهذا الموضع من أحكمه انكشف له حجاب هذا الباب ، فإن نفس كون الفاعل فاعلاً يقتضي حدوث الفعل : إما نوعًا وإما عينًا ، وأما فعل ليس بحادث لا نوعه ولا عينه ، بل هو لازم لذات الفاعل ، فليس هو فعل أصلاً .

ولهـذا كان نفس علم الخلـق بأن الشيء مخلوق يوجب عـلمهم بأنه مـسبـوق بالعدم ، إذ لا يُعقل مخلوق مقارن لخالقه لازم له لم يزل معه .

ولهـذا كان كلام اللـه الذي بعث به رسله موافعةًا لما فطر الله عليه الخلائق ، والذي فُطر عليه العـباد أنـه إذا قيل : هذا فَعَل هذا ، أو صنّعـه ، أو خلقـه ، أو أبدعه ، أو نحـو هذه العبارات - لم يعقل منه إلا أنه أحـدثه بعد أن لم يكن ، وهذه المقدمة بيّنة بنفسها لا يُحتاج إلى إثباتها بأدلة فطرية ، بل تقدير نقيضها معلوم الفساد في بدائه العقول .

فإذا قيل : هذا مفعول لهذا ، وهو معه لم يزل مقاربًا له - كان هذا عند العقل جمعًا بين النقيضين . وكأنه قيل : هو مفعول له ليس مفعولاً له . بل يقوم العاقل : إذا كان الأمر كذلك لم يكن جعل أحدهما فاعلاً والآخر مفعولاً بأولى من العكس .

وإذا قيل : أحدهما ممكن يقبل الوجود والعدم ، والآخر واجب بنفسه لا يقبل

المدم ، كان هذا أيضًا مما تنكره العقول بفطرتها .

فإنه إذا قيل : هذا يمكن أن يوجد ويمكن أن لا يوجد ، لم يعقل هذا إلا فيما كان حادثًا ، والإمكان يعود إلى الفاعل تارة وإلى القابل أخرى ، فيُقال في الأول : هذا يمكنه أن يكتب ويقوم ويتكلم ، ويُقال في الشاني : هذه الأرض يمكن أن يُزرع فيها ، وهذه المرأة يمكن أن تحمل .

وهذا القدر مما اتفق عليه الجمهور من العقلاء ، وهو مذهب أثمة الفلاسة ، بل مذهب أثمة المشائين ، كارسطو وأتباعه ، فإنهم لم يصفوا بالإمكان إلا ما كان حادثًا .

وأما تقدير قديم ممكن ، فهذا يوجد في كلام ابن سينا ، ومن سلك سبيله ، كالسهرورديّ، وكالرازي والآمديّ ، وقد أنكر ذلك على ابن سينا طائفة من الفلاسفة إخوانه، كابن رشد الحفيد وغيره ، وبيّنوا أنه خرج بذلك عن مذهب سلفه القدماء ، كم خرج به عن المعقول الصريح .

ولهذا ورد على هؤلاء في الإمكان من الإشكالات ما لم يمكنهم الجواب عنه ، كما قد بيناه في كلامنا على « المحصل » وغيره ، فإنهم فرضوا ما يستلزم الجمع بين النقيضين وهي تقدير ذات قديمة أزلية لا يمكن عدمها البتة .

فإن قالوا مع ذلك: هي واجبة بغيره ، وقالوا مع ذلك: هذه الذات باعتبار حقيقتها تقبل الوجود والعدم، ليس أحدهما أولى بها، وزادوا على ذلك فقالوا: لا يكون وجودها ولا عدمها إلا بسبب منفصل. قالوا: وسبب عدمها عدم السبب الفاعل.

فقال لهم جمهور العقلاء: هذا باطل من وجهين: أحدهما: أن العدم المحض المستمر لا يفتقر إلى سبب ، بل العقل الصريح يعلم أن ما لم يُوجد قط لا يحتاج في أن لا يوجد إلى علة .

ولهذا قال نظّار المسلمين: إن العدم المحض لا يحتاج إلى علة . ثم إذا قالوا: علة العدم عدم العلة ، كان عدم العلة أيضًا محتاجًا إلى علة ، إن كان العدم لابد له من علة .

نعم إذا قيل: عدم العلة يستلزم عدم المعلول، كان هذا صحيحًا، ولكن ليس كل ملزوم فاعلى، فكل ما لا يوجد إلا بسبب يلزم من عدم سببه عدمه، لأن نفس عدم السبب هو الذي جعله معدومًا في نفس الأمر، بل عدمه في نفس الأمر لا علة له اصلاً.

الثاني: قولهم في موجود قديم أولي : إنه ممكن يقبل الوجود والعدم ، كما يقولون مثل ذلك في الفلك ، فإن هذا باطل أيضًا عند جماهير العقلاء من الفلاسفة وأهل الملل وغيرهم ، وإنما قالته هذه الشرذمة .

وأول من قال من الفلاسفة بقدم الفلك - صورته ومادته - هو أرسطو ، واتبعه على ذلك من اتبعه ، كثامنطيوس ، والإسكندر الأفرديوسي ، لكن هؤلاء ، لم يقولوا : إنه عكن يقبل الوجود والعدم ، كما يقوله ابن سينا وأتباعه ، فإن القابل للعدم إن أريد به هذا القديم ، فالقديم الواجب وجوده - ولو بغيره - كيف يُعقل قبوله العدم ؟

وهذا كالصفات اللازمة لذات الرب تعالى ، فإنها لا تقبل العدم بحال ، فحياته تعالى لازمة لذاته المقدّسة لا تقبل العدم أصلا ، بل فرض عدمها محال .

وإن قيل : هو باعتبار ذاته يقبل العدم .

قيل: عنه جوابان: احدهما: أن تقدير ذات غير الوجود المعين ، قول تقوله طائفة من الفلاسفة ، كأتباع أرسطو من أهل المنطق ، وهو قول باطل عند جمسهور العقلاء ، كما قد بُسط في موضعه .

ولهذا كان تفريق هؤلاء بين الصفات المقرَّمة الداخلة في الماهية ، والصفات العرضية اللازمة: إما للماهية وإما لوجودها- يعود عند التحقيق إلى اعتبارات ذهنية ، لا إلى صفات تبنى الحقائق عليها في نفس الأمر .

بل حقيقة قولهم في تمام الماهية وجزء الماهية ولازم الماهية يرجع في المعنى إلى دلالة المطابقة والتضمن والالتزام ، فما قصده الإنسان بلفظ كان تمام ذلك مراده وتمام معناه وتمام الماهية القائمة في ذهنه التي عبر عنها بذلك اللفظ ، وما كان جزء ذلك المعنى ، وهو المدلول عليه بالتضمن ، وهو جزء ما أراده وجزء ما قام بنفسه من تلك

الماهية ، وما كان لازمًا لمدلول اللفظ كان خارجًا عن المدلول لازمًا له ، وهو خارج عن تلك الماهية القائمة في نفسه لازم لها .

وهذا الموضع قد بُسط في الكلام على المنطق بسطًا ليس هذا موضعه ، وإنما الغرض التنبيه ، ف من حقّق كلامهم في الصفات الذاتية المقومة الداخلة في الماهية ، والصفات اللازمة الخيارجة عن الماهية ورأي كتبهم الكبار المبسوطات في هذا الباب ، وأعطى النظر العقلي حقه ولم يسلم عبارات لم يحقق معناها تبين له أن ما يذكرونه من المغرق بين المذاتي والعرضي اللازم وما يذكرونه من تركيب الحقيقة من الجنس والفصل ، وأن هذا هو الذاتي المشترك وهذا هو الذاتي المميز ، والمركب منهما هو النوع ، وأن العرضي المشترك هو العرض العام ، والعرضي المميز هو الخارج ، وذلك يعود هذا إلى أمور اعتبارية ، وهو تركّب في الذهن لا تركّب في الخارج ، وذلك يتبع ما يتصوره الإنسان ويعبر عنه لا يتبع الحقائق في نفس الأمر ، فمن تصور حيوانًا ناطقًا فالأول ذاتي مشترك ، والثاني ذاتي عميز ، والضاحك خارج عمّا تصوره ، ومن تصور حيوانًا ضاحكًا كان الأمر بالعكس ، فالضاحك في تصور هذا ذاتي ، والناطق خارج عن الذات .

وهذا المعنى مما تفطّن له طائفة من النظار من الفلاسفة وغيرهم ، وبينوا به ما وقع من غلط هؤلاء في هذا الموضع الذي اشتبه فيه الماهيات الذهنية بالحقائق الخارجية ، وإلا فكيف يكون الإنسان الموجود في الخارج مركبًا من الحيوان والناطق أو الحيوانية والناطقية ، إن كان مركبًا من عرضين فالجوهر لا يتركب من عرضين ، وإن كان من جوهرين فالإنسان الموجود ليس فيه جواهر متعددة : الواحد جسم ، والآخر حسّام ، والآخر نامي ، والآخر متحرك بالإرادة ، والآخر ناطق ، بل الحق أن الموصوف بهنه الصفة هو الموصوف بالآخر ، فهو نفسه جسم حسّاس نام متحرك بالإرادة ، ولكن بعض هذه الصفات جنسه أعم من بعض ، فالأعم منها يشركه فيه بالإرادة ، ولكن بعض هذه الصفات جنسه أعم من بعض ، فالأعم منها يشركه فيه والناطق لا يشركه فيه المبيات ، والحسّاس يشركه فيه الحيوان البهيم ، والناطق لا يشركه فيه إلا الإنسان ، وأما الموصوف المعيّن فما قام به من الصفات مختص ولا يشركه فيه غيره ، فالاشتراك في الأمر مختص ولا يشركه فيه غيره ، وإذا قيل : يشاركه فيه غيره ، فالاشتراك في الأمر الكليّ الذي لا يكون كليًا إلا في الذهن ، ومتى وجد في الخارج لم يكن إلا معينًا .

والإنسان به ذات موصوفة بصفات ، ومعلوم أن صفة الموصوف لا تكون متقدمة عليه لا في العقل ولا في الوجود ولا يكون مركبًا منها ، وهم يقولون : إن أجزاء المركب متقدمة عليه سابقة له ، وهذا ممتنع في صفة الموصوف ، لكن إذا أريد بالمركب ما يتصوره الذهن من قول القائل : جسم حساس نام متحرك بالإرادة ناطق ، فلا ريب أن هذا مركب في الذهن وله أجزاء ، كما إذا تكلم اللسان به كان مجموع الكلام مركبًا من الأجزاء ، وإذا كتب اللفظ بالخط كانت الكتابة مركبة من الأجزاء ، فالشيء له حقيقة في نفسه ثم يُتصور في الذهن ثم يُعبر عنه باللسان ثم يُكتب بالقلم، فالشيء له حقيقة في نفسه ثم يُتصور في الذهن ثم يُعبر عنه باللسان ثم يُكتب بالقلم، ورسميّ، لكن وجوده الذي هو الوجود الحقيقيّ هو الوجود الحينيّ ، كالإنسان ورسميّ، لكن وجوده الذي هو الوجود الحقيقيّ هو الوجود الحينيّ ، كالإنسان الموجود في الخارج .

وهذا الإنسان يتصف بأنه حيّ وبأنه ناطق ، لكن لم تكن هذه الصفات متقدمة عليه لا في الخارج ولا في العقل ولا مركب منهما، بل هو متصف بهما، كما هو متصف بسائر صفاته اللازمة له، وهذا هو الذي عليه نظار المسلمين وجمهور العقلاء: أن الصفات اللازمة للموصوف كلها مشتركة في هذا الباب ، وأما تقسيمها إلى ما هو ذاتي داخل في الحقيقة ، وعرضي لازم خارج ، وتقسيم اللازم إلى ما هو لازم للذات ولازم لوجودها ، فهذا قول هؤلاء المنطقيين ، وقد خالفهم في ذلك جمهور طوائف النظار من المسلمين وغيرهم ، كما هو موجود في كتب النظار المسملين .

وأول من علمت أنه وافقهم على ذلك أبو حامد في كتبه ، وأنكر الناس عليه ذلك ، كما أنكروا ما وافقهم عليه في بعض مسائل الإلهيات والنبوات ، وإن كان أبو حامد نفسه قد أنكر عليهم ما أنكره من خطئهم في الإلهيات ، فهده الأمور مبسوطة في موضعها .

والمقصود هنا أن إثبات قديم أولي يمكن وجوده ويمكس عدمه قول منكر عند جماهير النظار من المسلمين والفلاسفة ، كما هو منكر في فطر العقلاء ، لأن دعوى ذات الممكن في الخارج غير الموجود في الخارج باطل ، وما يذكرونه من أن الإنسان يتصور المثلث مع الشك في وجوده ، فذاك لأنه لا يتصوره في الذهن ، ولا نزاع بين العقداء أن ما تتصوره الأذهان مغاير لما يوجد في الخارج ، فإذا أريد بالماهية ما في

الذهن، وبالوجود ما في الخارج، وقيل: ماهية الشيء مغايرة لوجوده كان هذا صحيحًا، وإنما المنكر أن يُراد بالماهية أمر ثابت في الخارج غير الموجود الخارج، ويُقال: إن تلك الماهية هي حقيقة هذا الموجود، وهذا مبسوط في غير هذا الموضع.

الوجه الشاني: أنه بتقدير أن يكون الأمر كذلك ، فالقديم الـواجب الوجود بغيره لم تزل مـاهيته موجودة والوجـود لازم لها ، وتقدير عدمهـا تقدير ممتنع ، فإذا قيل: يمكن أن تكون مـوجودة ويمكن أن تكون معـدومة لم يكن صحـيحًا ، ، بل لا يمكن عدمـها بحال ، وغـايته أن وجودها اللازم لهـا هو من غيـرها لا منها ، مع أنه وجود واجب بغيره ، هذا لو أمكن أن يكون القـديم الأزليّ مفعولاً ، وهذا ممتنع في فطر العقلاء قاطبة .

ولهذا جاءت الكتب الإلهية بخطاب الناس بالمعقولات الصحيحة الفطرية ، فإن الرسل بعثوا بتقرير الفطرة وتكميلها ، لا بتغيير الفطرة وتحويلها . والنفس إنما تنال كمالها بسعادتها ونجاتها بالفطرة المكمّلة بالشرعة المنزلة . ولهذا حيث ذكر الله في كتابه شيئًا من هذه الأسماء التي تدل على الفعل لم يعقل العقلاء من ذلك إلا أنه محدث كقوله تعالى : ﴿اقْرأُ باسم رَبّكَ الّذِي خَلَقَ ﴿ ثَلَ خَلَقَ الإنسَانَ مِنْ عَلَقٍ ﴿ ثَلَ اللهِ اللهِ وَرَبّك كُولُهُ وَرَبّك اللّذي خَلَقَ الإنسَانَ مِنْ عَلَقٍ ﴿ وَرَبّك اللّذي خَلَقَ الإنسَانَ مِنْ عَلَقٍ ﴿ وَرَبّك اللّذي وَلَا اللهِ عَلَى المقلل العقلاء قط أن الشيء يكون مخلوقًا ولا يكون حادثًا غير هؤلاء الملحدين في السمعيات والعقليات الذين سلكوا في العقليات مسلك الشمطة وفي السمعيات مسلك القرمطة .

وكذلك قوله: ﴿ خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ ﴾ [النحل: ٣] ، وقوله: ﴿ وَالسَّمَاءَ وَمَا بَنَاهَا ﴾ [النسمس: ٥] . وقوله: ﴿ وَالسَّمَاءُ وَمَا بَنَاهَا ﴾ [النسمس: ٥] . وقوله: ﴿ وَأَمِ السَّمَاءُ بَنَاهَا ﴿ وَيَعَ سَمْكَهَا فَسَوَّاهَا ﴾ [النازعات: ٢٧، ٢٨] . وقوله: ﴿ وَفَعَ السَّمَوَاتِ بِغَيْرِ عَمَد تَرَوْنَهَا ﴾ [الرعد: ٢] . وقوله: ﴿ وَجَعَلْنَا السَّمَاءُ مَقْفًا مَّحْفُوظًا ﴾ [الانبياء: ٣٣] . ﴿ خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ وَجَعَلَ الظَّلُمَاتِ وَالنُورَ ﴾ [الانبياء: ٣٣] .

إلى أمثال ذلك من الخطاب الذي قد عُلم بالاضطرار معناه ، وأن بناءها أمر حادث كان بعد أن لم يكن ، وليس المراد أنها قديمة أزلية لم تزل كذلك ، وأن معنى

خلقها أنها معلولة لعلة قديمة أزلية .

ومن افتراثهم على السمعيات أنهم يسمون هذا أيضًا حدوثًا، ويقولون: هذا العالم محدث، أي معلول. ومعنى حدوثه عندهم وجوبه بالواجب بنفسه وافتتاره إليه.

ومعلوم بالاضطرار أن هذا لا يسمى حدوثًا كسما لا يُسمى خلفًا، ولم يختلف المسلمون وغيرهم أن كل مخلوق محدث كائن بعد أن لم يكن، وأن كل مخلوق حادث، وإنما تنازعوا في كل محدث: هل يجب أن يكون مخلوقًا، وأن كل حادث يجب أن يكون محدثًا، هذا فيه نزاع معروف بين المسلمين، كسما هو مبسوط في موضعه .

ولهذا كان قدماء النظار عندهم كل من قال: العالم قديم ، فقد أنكر الصانع ، إذ كانوا لا يعقلون أن يُقال: هو قديم وهو مفعول ، ولكن متأخريهم لما رأوا من قال من الفلاسفة: إنه معلول غير واجب ، ذكروا هذا القول وبحثوا مع أصحابه .

وأما أرسطو وأتباعه فإنما في كلامهم إثبات العلة الأولى من حيث هي غاية وأن الفلك يتحرك للتشبه بها ، فأوجب وجودها من هذه الجهة ، لم يثبت وجودها من حيث أن الفلك معلول علة فاعلة ، كما فعله ابن سينا ومن سلك سبيله ، فإنه سلك سبيلاً بعضها من أصول سلفه الفلاسفة ، وبعضها أخذه من أصول المعتزلة ونحوهم . والرسل صلوات الله عليهم لم يقولوا : إن الرب كان في الأزل متعطلاً عن الكلام والفعل ، وأنه لم يمكنه أن يتكلم ولا أن يفعل في الأزل بمشيئته وقدرته ، وإنما أهل الكلام المحدث في الإسلام من المعتزلة والجهمية ومن وافقهم في أصلهم التبس عليهم حدوث الأعيان المخلوقة بحدوث نوعها ، كما التبس عليهم قدم نوع كلام الله بقدم عين الكلمة ، وظنوا أن حدوث الأعيان لا يحصل إلا بحدوث النوع ، فالتزموا تعطيل الرب وتعجيزه في الأزل عن الكلام والفعال ، وسلبوه صفات الكمال ، فتسلطت عليهم السلف والأثمة ورثة الأنبياء بالتبديع والتضليل ، بل وبالتكفير ، وانفتح عليهم من الفلاسفة سد الدهرية بعد أن كان مبنياً بزبر الحديث ، فلا للإسلام نصروا ، ولا للكفار كسروا ، ولا بحبل الله اعتصموا ، ولا للكتاب والسنة اتبعوا ، فل فرقوا دينهم وكانوا شيما ، واعتاضوا عن الشريعة الإلهية بما أحدثوا بآرائهم بدعاً .

ومما يبين هذا أنه لما كان شواهد الافتقار في أعيان العالم واحتياجها إلى الصانع بينة ظاهرة ، بل معلومة بالبديهة ، كان معلومًا مع ذلك أن كلا منها محدث مخلوق كائن بعد أن لم يكن في فطر العامة ، فإن الأمر مبني على مقدمتين : إحداهما أن هذا المعين مفتقر إلى فاعل ، إذ هو ليس بواجب بنفسه ، والشانية أن ما افتقر إلى فاعل ، فإذًا كل شيء من العالم تثبت فيه هاتان المقدمتان .

وأما كون هذا المعيّن مفعولاً مخلوقًا مربوبًا مفتقرًا إلى بارئه ، وأنه لازم لفاعله للزوم الفعل الذي به فَعَلْمه فاعله كلزوم حياته ، أو بدون فعل قائم به ، فهذا مما لا يعقله الخلق بفطرتهم التى فُطروا عليها .

وهذا النوع من الكلام دليل مستقل على حدوث كل شيء من العالم من جهة كونه ممكنًا منعولاً لغيره لا واجبًا بنفسه ، والأول من جهة كونه ممكنًا مستلزمًا لاقترانه بالحوادث ، فإذا عُرف أنه محتاج إلى مبدعه الواجب بنفسه عُلم أنه محدث من جهة أن فعل الفاعل يكون إلا حادث العين أو النوع ، ومن جهة أن ما كان مستلزمًا للحوادث لم يمكن أن يفعله الفاعل دونها ، وفاعل الحوادث لا يكون موجبًا بذاته يلزمه مفعوله ، وما لم يلزمه مفعوله المعين لا يكون مضعوله قديمًا ، فلا يكون شيء من العالم قديمًا

ومن تدبر كلام الدهرية القائلين بقدم الأفلاك من المتفلسفة الإلهيين - كأرسطو وشيعته وغيرهم - لم يجد لهم دليلاً أصلاً على قدم شيء من العالم: لا الأفلاك ولا غيرها ، ولكن يذكرون ما يدل على دوام فاعلية الفاعل ونحو ذلك .

والذين ناظروهم من أهل الجدل والكلام، الذي ذمّه السلف وعمابوه ، بنوا الأمر على أن الرب لم يزل معطّلاً عن الكلام والفعل ، لا يمكنه أن يتكلم ولا أن يفعل ، ثم صار يمكنه الكلام والفعل بعد أن لم يمكنه ، من غير تجد شيء .

وهذا أصل الجهمية والمعتزلة والكرّامية ، وهو أصل الكُلابية والأشعرية ، لكن سلكوا في كــلام الله تعــالى وصفــاته مسلكًا انــفردوا به دون السلف والأثمــة وأهل الحديث ، ودون المعتزلة ، كما هو معروف من قولهم .

ولهذا كان فيما أنكره الناس على الكُلابية قولهم : إن الرب لم يكن قادرًا على

٣٠٠ ـــــقاعدة في تحقيق الرسالة وإبطال قول أهل الزيغ والضلالة المسمى ﴿ بالصفدية ﴾

الفعل في الأزل ، وليس هذا قولهم وحدهم ، بل هو قول هؤلاء الذين أخذوا عنهم الكلام .

ولهذا لما وقع في أرض المشرق زمن السلطان محمود بن سكتكين ، ثم في أول دولة السلاجقة زمن ألب رسلان فتنة بين الحنفية والشافعية ، وكان السلطان قد تقدم بلعنة أهل البدع على المنابر ، لما كاتب الحاكم المصريّ الملحد ودعاه إلى مبايعته ، فأرسل إلى الإمام القادر فعرَّفه بصورة الحال وبمسايعته لشريعة الإسلام ، وكتب الإمام القادر الاعتقاد القادريّ المعروف، وعــامته من نظم الشيخ أبي أحمد الكرجيّ ، وأمر القائم بقراءته على الناس، وتقدم باستتابة أهل البدع، فاستتيبت المعتزلة سنة بضع وأربعمائة، وجرى على القاضي أبي بكر بن الطيب محنة، وقام عليه الشيخ أبو حامد الإسفرايينيّ الشافعيّ والشيخ أبو عبـد الله بن حامـد الحنبليّ ، وكان الإسـفرايينيّ مظهرًا للإنكار عليه جدًا، مظهرًا لمخالفته في قوله في القرآن ، وكان القاضى أبو بكر يكتب محمد بن الطبيب الحنبليّ، إذ كانت الأشعرية منتسبة إلى السنة وإلى أثمتها ، منتصرة للمقالات المشهورة عن إمام السنة أحمد بن حنبل وغيره من علماء أهل السنة، وصنّف القاضي أبو بكر إذ ذاك كتابه المشهور في الرد على الباطنية حزب الحاكم المصريّ العُبِيديّ ، وقام السلطان محمود بأرض المشرق وأظهر لعنة أهل البدع على المنابر ، وكذلك بعده ملوك السلاجقة ، فأدخل أقوام من الحنفية وغـيرهم الأشعرية في اللعنة، حتى صنّف أبو القاسم القشيريّ شكايته المشهورة، وصنّف الحافظ أبو بكر البيهقيّ رسالة معروفة ، وذكروا أشياء بما نُقمت على أبي الحسن الأشعريّ ، وكان مما ذكروه قوله : إنَّ الرب لم يكن في الأزل قادرًا على الفعل .

وهذا أصل قول هؤلاء المتكلمين الذين احتجوا على حدوث العمالم بأن ما لا يخلو عن الحوادث فهو حادث لامتناع حوادث لا أول لها ، ويلزم من ذلك امتناع أن يكون مقدورًا للرب ، فقالوا : صار الفعل ممكنًا بعد أن لم يكن ممكنًا .

ومعلوم عند من يعلم الكتاب والسنة، وأقوال سلف الأمة وأثمتها، أنه ليس في الكتاب ولا السنة شيء يدل على أن الرب له يكن الفعل ممكنًا له في الأزل، أو لم يكن الفعل والكلام ممكنًا له في الأزل، أو أنه لم يزل معطلًا عن الفعل، أو عن الفعل والكلام، لم يزل معطلًا، ثم إنه صار قادرًا فاعلًا متكلمًا بعد أن لم يكن كذلك .

وقد يجيبون عن هذا بجواب فيه مغلطة، فيقولون: لـم يزل قادرًا، ولكن المقدور كان ممتنمًا في الأزل، وهذا تناقض؛ فيإن المقدور لا يكون ممتنمًا، بل لا يكون إلا ممكنًا، ولأن ذلك يتضمن الانتقال من الامتناع إلى الإمكان بلا حدوث شيء وهو باطل.

والجهم هو أول من أظهر هذا الكلام في الإسلام ، وطرد قياسه بأن ما كان له ابتداء فلابد أن يكون له انتهاء ، وأن الدليل الدال على امتناع ما لا يستناهى لا يفرق بين الماضى والمستقبل ، فقال بفناء الجنة والنار.

وكان هذا مما أنكره عليه سلف الأمة وأثمتها، مع إنكارهم عليه نفي الصفات، والقول بخلق القرآن ، ونفي الرؤية ، الذي هو لازم قوله بهذه الحجة .

فإن طردها أوجب عليه أن لا يقوم بذات الله لا صفة ولا فعل ولا كلام ، وكان ذلك مستلزمًا لنفي الصانع ، ولهذا عظم نكير سلف الأمة عليه وعلى أتباعه من المعتزلة والنَّجارية والضرارية وغيرهم .

قال حسرب الكرماني - ورواه عنه أبو بكسر الخلال في كتساب « السنة » - : ثنا محمد بن إدريس- يعني أبا حاتم الرازي - ثنا علي بن ميسرة، ثنا علي بن الحسين بن شقيق، سمعت خارجة بن مُصعب يقول : « كفرت الجهمية ، بآيات من كتاب الله ، قال تعالى : ﴿ أَكُلُهَا دَائمٌ وَظُلُها ﴾ [ الرعد: ٣٥] . وقالوا : ينقطع» .

وقال تعالى: ﴿وُجُوهُ يَوْمَئِذِ نَاضِرَةٌ ﴿ إِلَىٰ رَبِّهَا نَاظِرَةٌ ﴾ [القيامة: ٢٧، ٢٣]، فقالوا: لا تنظر ؟ .

وقال الخلال: ثنا أبو داود السجستانيّ ، ثنا أحمد ، حدثني أبي ، قال: قال إبراهيم بن طهمان: ما ذكرته ولا ذُكر عندي إلادعوتُ الله عليه ، ما أعظم ما أورث أهل القبلة من منطقه هذا العظيم – يعني جهمًا .

قال أبو داود: ثنا عبد الله بن مخلد، ثنا عليّ بن إبراهيم ، ثنا يحيى بن شبل، قال: كنت جالسًا مع مقاتل بن سليمان وعبّاد بن كثير إذ جاء شاب فقال : ما تقول في قوله تعالى : ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكٌ إِلاَّ وَجُهّهُ ﴾ [ القصص : ٨٨] ؟ فقال مقاتل: هذا جمعيّ . ثم قال: ويحك ، والله إن جهماً ما حج هذا البيت قط ، ولا جالس العلماء ، إنما كان رجلاً أعطى لسانًا .

قال أبو داود : ثنا أحمد بن الصباح، ثنا عليّ بن الحسن بن شقيق، عن ابن المبارك قال: «إنا لنحكي كلام اليهود والنصارى وما نستطيع أن نحكي كلام الجهمية».

قال الخلال: أخبرنسي حرب بن إسماعيل ، ثنا محمد بن مصفّى ، ثنا بقية بن الوليد ، عن عبد العزيز بن الماجشون ، قال : جهم وشيعته الجاحدون .

وقال : ثنا عبد الله بن أحمد ، ثنا الحسن بن عيسى مولى ابن المبارك ، ثنا حمّاد بن قيراط ، سمعت إبراهيم بن طهمان يقول : الجهمية كفّار .

وقال عبد الله بن أحمد ، ثنا محمد بن صالح مولى بني هاشم، ثنا عبد الملك ابن قريب الأصمعي ، أنا المعتمر بن سليمان، عن أبيه أنه قال: ليس قوم أشد نقضاً للإسلام من الجهمية .

قال عبد الله : حدثني أحمد بن إبراهيم الدورقي وعلي بن مسلم، ثنا سليمان ابن حرب ، سمعت حمّاد بن زيد ، وذكر هؤلاء الجمهمية فقال : «إنما يحاولون أن يقولوا : ليس في السماء شيء » .

قال الخلال: أنا أبو بكر المروزيّ، ثنا محمد بن يحيى بن سعيد القطان: قال: كان أبي وعبد الرحمن يقولان: الجهمية تدور على أن ليس في السماء شيء. قال المروزيّ: سمعت أحمد الدورقيّ سمعت يزيد بن هارون، وذكر الجهمية فقال: كفّار لا يعبدون شيئًا.

قــال المروزيّ : ثنا إسمـاعيل بن أبي كــريمة، ســمعت يزيد بن هارون يقــول: «القرآن كلام الله، لعن الله جهمًا ومن يقول بقــوله، كان كافرًا جاحدًا، ترك الصلاة أربعين يومًا، يريد –زعم– يرتاد دينًا، وذلك أنه شك في الإسلام » .

قال الخلال: وأخبرني حرب الكرمانيّ، ثنا أبو عليّ الحسن بن الصبّاح، ثنا قاسم العمريّ، ثنا عبد الرحمن بن محمد بن حبيب، حدثنا أبي، عن جدي حبيب قال: شهدت خالد بن عبد الله القسريّ خطب الناس بواسط يوم النحر فقال: «أيها الناس ارجعوا فضحوا، تقبّل الله منكم، فإني مضحّ بالجعد بن درهم، فإنه رعم أن الله لم يتخذ إبراهيم خليلاً، ولم يكلّم موسى تكليماً، تعالى الله عماً يقول الجعد علواً كبيراً. ثم نزل فذبحه ».

والجهم بن صفوان أخذ مذهبه عن الجعد بن درهم ، وكان الجعد هذا من أهل حرّان ، وإليه يُنسب مروان الجعديّ آخر خلفاء بني أمية ، وكان بحرّان أثمة الفلاسفة الصابئة القائلين بقدم العالم وتعطيل الصفات ، وعنهم أخد تحقيق ذلك أبو نصر الفارابي لما دخل حرّان ، وكان الجعد فيما يقال أخذ تعطيل الصفات عنهم ، ولهذا أنكر كلام الله ومحبة الله ، فلا يكون له كليم ولا خليل .

هذا مع أن الفلاسفة مختلفون في قدم العالم وحدوثه ، وأساطينهم المتقدمون على القول بحدوثه ، بل وعلى إثبات الصفات والأمور الاختيارية القائمة بالله ، وأول من عُرف عنه من الفلاسفة المشائين القول بقدم الأفلاك هو أرسطو ، وحججه على ذلك واهية جداً لا تدل على مطلوبه ، بل استدلاله على قدم الزمان وأنه مقدار الحركة فيلزم قدمها، ثم ظن أن جنس الزمان مقدار حركة الفلك ، وهذا غلط عظيم، فإن جنس الزمان إذا قيل الزمان مقدار الحركة ، فهو مقدار جنس للحركة لا حركة معينة ، بل الزمان المعين مقدار الحركة المعينة ، ولهذا كان جنس الزمان باقيبًا عندالمسلمين بعد قيام القيامة وانشقاق السماء وتكوير الشمس ، ولأهل الجنة أزمنة هي مقادير حركات هناك غير حركة الفلك ، ولهم في الآخرة يوم المزيد : يوم الجمعة ، مع أن الجنة ليس فيها شمس ولا زمهرير ، بل أنوار وحركات أخر .

فمن قال: إن الرب لم يزل متكلمًا إذا شاء وكيف شاء وبما شاء ، كان الكلام عنده صفة ذات ، قائم بذات الله ، وهو يتكلم بفعله ، وفعله بمشيئته وقدرته ، فمقدار ذلك – إذا قيل بقدمه – كان وفاءً بموجب الحجة المقتضية لقدم نوع ذلك ، من غير أن يكون شيء من العالم قديم مع الله تعالى ، ولا يُحتاج مع ذلك أن يُقال لإمكان الفعل بداية ، ولا أن يُجمع بين النقيضين في التقدير ، فيقال : إذا قيل : الفعل أو الحادث بشرط كونه مسبوقًا بالعدم لا أول لإمكانه ، فإن هذا التقدير جمع بين النقيضين ، كما في تقدير كونه لم يزل قادرًا مع امتناع دوام المقدور .

فإذا قيل: لم يزل الرب قادرًا ، وقيل مع ذلك : لم يكن الفعل ممكنًا ثم صار ممكنًا ، وأنه يمتنع أن يكون الفعل لم يزل مقدورًا ، وكان حقيقة الكلام : لم يزل قادرًا مع كونه كان غير قادر ثم صار قادرًا . فإن إثبات القادرية مع استناع المقدور جمع بين المتناقضين و كذلك هذا، وذلك أن الفعل بشرط كونه مسبوقًا بالعدم يجب

أن يكون له أول ، فكل ما سُبق بالعدم فله أول ، إذ العدم قبله ، وما لا أول له ليس قبله شيء ، بل هو دائم لم يزل .

فإذا قيل : الفعل بشرط كونه مسبوقًا بالعدم لا أول لإمكانه ، كان المعنى أن الفعل بشرط كونه له أول لا أول له ، ونظير هذا التناقض فرقهم بين أزلية الصحة وصحة الأزلية ، وربما قالوا : بين إمكان الأزلية وأزلية الإمكان ، وهو فرق لا حقيقة له ، فإنه إذا كان الإمكان الذي هو الصحة أزليًا ، فمعنى ذلك أنه لم يزل الفعل ممكنًا صحيحًا .

هذا هو المراد بأزلية الإمكان والصحة ، ومعلوم أن هذا يتضمن إمكان أزلية الفعل وصحة ذلك ، فإنه إما أن يكون الثابت في نفس الأمر أزلية الفعل أو امتناعها، فإن كان الشابت هو الامتناع ، كان الفعل عتنمًا في الأزل ، فلم يكسن ممكنًا ، وحينتذ فلا يكون الإمكان أزليًّا ، بل حادثًا بعد أن لم يكن ، وهذا قول بأن إمكان الضعل ليس بأزليًّ ، بل حادث بعد أن لم يكن من غير مسبب يوجب حدوثه ، وهو خلاف قولهم بأزلية الإمكان .

ثم إنه ممتنع بصريح العقل ، فإنه إذا كان إمكان الفعل له بذاته ، وهو حادث بعد أن لم يكن، كان هذا ممتنعًا لوجهين ، أحدهما : أنه يلزم حصول الإمكان بعد الامتناع من غير سبب أوجب كونه قادرًا، وهو سلب لصفة الكمال للرب في الأول، ودعوى حدوثها بعد أن لم تكن من غير سبب أوجب ذلك، وكلاهما ممتنع ، فإن كماله من لوازم ذاته ، وكونه قادرًا من لوازم ذاته ، إذ لو لم يكن من لوازم ذاته لكان عارضًا لهذا ، وكان مفتقرًا في ثبوت كونه قادرًا إلى غيره ، ثم ذلك الغير إن كان مفعوله فإنه يستلزم الدَّور القبليّ ، فإنه لا يكون فاعلاً للمفعول إلا إذا كان قادرًا ، فلو استفاد كونه قادرًا من المفعول ، والمفعول لا يكون قادرًا على الإقدار إلا بإقداره ، المنعول لا يكون واحدٌ منهما قادرًا .

وأيضًا فكون المفعول هو الذي يجعل الفاعل قادرًا أو فاعلاً معلوم فساده بصريح العقل ، فإن كل ما للمفعول هو من الفاعل لا من نفسه ، فلو لم يكن الفاعل قادرًا إلا بإقدار المفعول له لم يكن قادرًا بحال ، بل ولا كان مفعول أصلاً ،

فضلاً عن كونه قادراً ، فضلاً عن كونه مقدوراً لفاعله .

وكذلك لو قُدر قديمان أو واجبان : كل منهما إنما صار واجبًا قادرًا بإقداد الآخر، كان هذا ممتنعًا في صريح العقل ، وكان مستلزمًا للدَّور القبليّ ، فإن هذا لا يكون قادرًا حتى يجعله ذاك قادرًا ، وذاك لا يكون قادرًا حتى يجعله هذا قادرًا ، فلا يكون كل واحد منها قادرًا .

فإن كون القادر قدادراً في نفسه هو سابق لكونه يجعل غيره قادراً ، فمن ليس بقادر في نفسه يمتنع أن يجعل غيره قادراً ، فالاستناع يُعلم من جهة بطلان الدَّور القبليّ ، ومن جهة أن من ليس بقادر يمتنع أن يجعل غيره قادراً .

وهذا من أحسن ما يُستدل به على التوحيد ، فإنه يُعلم به أن الرب لابد أن يكون قادرًا بنفسه ، لا تكون قدرته مستفادة من غيره . وحينشذ فإذا قُدَّر قادران كان اجتماعهما على فعل المفعول الواحد ممتنعًا لذاته بصريح العقل واتفاق العقلاء ، فإن فعل أحدهما له يوجب استقلاله ، فيمتنع أن يكون له شريك ، فضلاً عن أن يكون هناك فاعل آخر مستقل .

ولهذا كان من المعلوم عند العقلاء بصريح العقل أنه يمتع اجتماع مؤثرين تامين على أثر واحد ، وإن شئت قلت : يمتنع اجتماع علتين تامتين على معلول واحد .

وإذا كان كذلك ، فإذا قــدر ربّان امتنع استقلال كل منهمــا بفعل شيء واحد، بل إذا فعل أحــدهما شيئًا كــان الآخر فاعلاً لــشيء آخر . وهذا تحقيق قــوله تعالى : ﴿إِذًا لَذَهَبَ كُلُّ إِلَهِ بِمَا خَلَقَ﴾ [المؤمنون : ٩١] .

وأيضًا فإذا كانا قادرين ، فإن أمكن أحدهما أن يفعل بدون الآخر أمكن أن يريد ضد مراد الآخر، فيلزم التمانع ؛ فإنه إن وجد مرادهما لزم اجتماع الضدين ، وإن لم يوجد مراد واحد منهما لزم عجزهما جميعًا ، ولزم خلو المحل من أحد المتقابلين اللذين لا يخلو الجسم عنهما ، مثل: أن يريد أحدهما إحياء جسم ويريد الآخر إماتتة ، أو يريد تحريكه ويريد الآخر تسكينه ، ونحو ذلك .

وإن قيل : يجب اتفاقهما في الفعل ، بمعنى أنه إذا فعل أحدهما شيئًا لم

يعارضه الآخر فيه ، لم يكن واحد منهما قادرًا إلا بشرط تمكين الآخر له والإمساك عن معارضته. وهذا يستلزم أن لا يكون واحد منهما قادرًا بنفسه، وهو ممتنع كما تقدم.

وإن فُسَر الاتفاق في الفعل بمعنى الاشتبراك فيه ، فبالاشتبراك في المفعبول ا الواحد، بمعنى أن كلا منهما مستقل بالمفعول ، عتنع كما تقدم .

والاشتراك بمعنى أن هذا له فعل ومفعول غير فعل هذا ومفعوله، يُوجب أن يذهب كل إله بما خلق . والعالم مرتبط بعضه ببعض ارتباطا ، ويحتاج بعضه إلى بعض احتياجا يمتنع معه أن يكون بعضه مفعولا لواحد وبعضه مفعولاً لآخر ، فإذا قدر فاعلان لزم أن يذهب كل إله بما خلق ، وأن يعلو بعضهم على بعض ، فذهاب كل إله بما خلق لأن مفعول هذا ، وعلو بعضهم على بعض لأن كل إله بما خلق لأن مفعول هذا ، وعلو بعضهم على بعض لأن كونهم قادرين يوجب أن كلا منهما غني في قدرته عن الآخر ، وأنه يمكنه أن يفعل بدونه ، فيمتنع أن يفعلا شيئا ، سواء كانا متفقين ، لامتناع صدور الفعل الواحد عن فاعلين ، أو كانا مختلفين ، لأن ذلك يستلزم التمانع ، فيكون كل منهما مانعا للآخر ، فلابد أن يكون أحدهما هو القادر دون الآخر ، فيكون القادر هو القاهر للآخر فيعلو عليه ، كما قال تعالى : ﴿وَلَعَلا بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضِ ﴾ [المؤمنون : ١٩] ، وهذه الأمور مبسوطة في موضع آخر لما تكلمنا على طرق الناس في إثبات التوحيد ومعناه .

والمقصود هنا أنه يمتنع كون واجبين قدرة كل منهما مشروطة بقدرة الآخر ، فلابد أن يكون الرب قادراً بنفسه ، فتكون قدرته من لوازم ذاته ، واللازم لا ينفك عن الملزوم ، وإذا لم يزل قادراً لم يزل يمكنه فعل المقدور ، وإذا لم يكن فعل المقدور عمكنا ، لم يكن قادراً في الأزل ، بل صار قادراً بعد أن لم يكن ، وليس هذا من الدور المعيّ الممكن ، مثل أن يقال : لا يكون هذا قادراً إلا مع كون هذا قادراً ، فإن هذا عكن في المخلوقات لمعلولي العلة الواحدة ، فإنهما يحصلان بعلة واصدة ، فلذلك إذا كان الفاعلان قادرين بإقدار ثالث ، أمكن أن تكون قدرة أحدهمامشروطة بقدرة الآخر ، كالأمور المتلازمة التي لا يوجد هذا وقوته إلا مع هذا وقوته .

وأما الواجبان القديمان الخالقان اللذان لم يستفيدا قدرتهما من ثالث ، فلو قيل:

إن قدرة أحدهما مشروطة بقدرة الآخر لكان من باب الدور القبلي ، فإن أحدما إذا لم تكن قدرته من نفسه ولا من ثالث كانت من الآخر ، وهذا هو الدور المقبلي ، وإن قيل: بل هي حاصلة منه ومن الآخر، قيل: فالحاصل فيه مشروط بقدرته ، فلابد له من قدرة يستقل بها ، لا يفتقر فيها إلى غيره ، ولا يكون غيره شرطًا فيها ، فتكون تلك القدرة من لوازم ذاته وهو المطلوب ، وإن كانت من لوازم ذاته امتنع أن يصير قادرًا بعد أن لم يكن ، وامتنع أن يصير الفعل ممكنًا بعد أن لم يكن ، فثبت أنه لم يزل قادرًا ولم يزل المقدور ممكنًا ، فشبت أن إمكان الفعل لا أول له ، وإذا كان الفعل لم يزل ممكنًا أمكن أن يكون أزليًا ، وإلا امتنع كونه أزليًا .

فعُلم أن القول بأزلية الإمكان دون إمكان الأزلية جمع بين النقيضين، وحُذّاقهم يعترفون بهذا ، وإنما ألجأهم إلى هذا ما ادّعوه من كون الفعل أو الكلام والفعل لم يكن ممكنًا في الإسلام الجهمية يكن ممكنًا في صار ممكنًا بعد أن لم يكن . وهذا أول من قاله في الإسلام الجهمية والمعتزلة ، ولم يقل هذا أحد من أئسمة الإسلام ، ولا نقل هذا أحد عن النبي عليه : لا بلفظه ولا بمعناه ، ولا عن أصحابه ، ولا عن التابعين لهم بإحسان .

ثم إنهم كما قالوا هذا احتاجوا أن يجيبوا عن قول المنازع لهم : الإمكان لا أول له ، إذ لو كان له أول للزم الانقلاب من الاستناع الذاتي إلى الإمكان الذاتي بلا موجب ، فقالوا : نقد أن إمكان الحدوث لا أول له ، أو نقول : الإمكان بشرط حدوث الممكن لا أول له ، فيكون حقيقة الكلام إمكان الحدوث له أول لا أول له ، وهو جمع بين النقيضين ، بل كل ماقد أن يجب حدوثه ويمتنع قدمه فإن إمكان حدوثه له أول ، ويمتنع أن يكون إمكان هذا الحدوث لا أول له ، وسواء كان إمكان الحدوث له أول ، وعتنع أن يكون إمكان الحدوث له أول ، ويمتنع أن لا يكون له أول ، وإن كان الحدوث للذي له أول يُعقل في أعيان أول، استنع أن لا يكون له أول ، وإن كان الحدوث للذي له أول ، ويمتنع أن الحدوث المخلوقات إلا وإمكان حدوثه للذي له أول ، ويمتنع أن يكون إمكان الحدوث أن يكون إمكان الحدوث الذي له أول ، ويمتنع أن يكون حادنًا ، ويكون إمكان الحدوث أزليًا .

فهـذا القول الذي أحدثته الجـهمية والـقدرية في الإسلام ، واتبعـهم عليه من اتبعهم ، وهو بدعة في الشرع وباطل في العقل .

٣٠٨ ـــــقاعدة في تحقيق الرسالة وإبطال قول أهل الزيغ والضلالة المسمى « بالصفدية »

وأما إبطال مذاهب الفلاسفة المخالفة للكتاب والسنة فهـ و - ولله الحمـد - ممكن بصريح المعقول من وجوه متعددة لا تستلزم إلا حقًا .

فقول الفلاسفة بقدم شيء بعينه من العالم يوجب أنه علة تامة له ، وهذا باطل من وجوه متعددة كما قد ذكر في موضعه .

وأيضًا فإنه يمتنع حدوث حادث عن علة قديمة لم يقم بها شيء ، فإن الفاعل إذا كان حاله عند وجود المعلول الحادث وقبله ومعه سواء ، كان تخصيص الوقت المعين بحدوث الحادث المعين تخصيصًا بلا مخصص وحدوثًا بلا سبب حادث ، فيمتنع أن يحدث عنه شيء بوسط أو بغير وسط ، فيلزمه أن لا يكون للحوادث محدث ، وهذا غاية السفسطة .

ففروا من القبول بأن الحبادث لابد له من سبب ، فبلزمهم أن لا يكون له محدث، فكان ما فروا إليه أعظم مما فروا منه بكثير .

فتبين أنه لو كان علة قديمة لم يكن حاله بعد أن أوجب ذلك القديم كحاله حين أوجبه ، لأنه لو استوت الحالان لم يكن تخصيص حال القدم بالإيجاب أولى من غير حال القدم ، ولم يكن حال الإحداث المعين أولى من حال عدم الإحداث المعين ، إذ كانت نسبة الجميع إليه سواء من كل وجه .

وإذا قيل: إنه موجب للمعين دائمًا .

قيل له : إيجاب الفاعل للمفعول المعين بمسعنى مقارنته له في الزمسان ممتنع كما بُين في موضعه

وإيجاب الحوادث شيئًا بعد شيء بدون قيام أمور متجددة به ممتنع أيضًا ، كما قد بسط في موضعه ، وإيجاب المعين بدون هذا الحادث وهذا الحادث محال ، وإيجاب هذا الحادث دائمًا وهذا الحادث دائمًا محال .

واما إيجاب الحوادث شيئًا بعد شيء فيستلزم أن لا يكون موجبًا للحادث إلا عند حدوثه ، وحيتئذ يستكمل شرائط الإيجاب ، فيلزم من ذلك تجدد الإيجاب بشيء بعد شيء ، فحينئذ لم يكن موجبًا لمعين إلا بإيجاب معين ، ومــا استلزم الحوادث لا

يكون له إيجاب معين ، وأما الإيجاب الذي يتجـدد شيئًا بعد شيء فيمتنع أن يكون به شيء بعينه قديمًا، لأن القديم لا يكون إلا بإيجاب قديم بعينه لا يتجدد شيئًا بعد شيء.

وصار أصل التنازع في فعل الله: هل هو قديم ، أو مخلوق أو حادث ؟ من جنس أصل التنازع في كلامه وفعله ليس أصل التنازع في كلامه وفعله ليس عندهم إلا قديم بعينه لم يزل أو حادث النوع له ابتداء ، فالأول قول الفلاسفة القاتلين بقدمه ، والثاني قول المتكلمين من الجهمية والمعتزلة .

ومسألة حدوث العالم متعلقة بهذا ، لكن الدهرية لم يمكنهم القول بقدم كل شيء من أعيان العالم ، فإنه خلاف الشاهد ، فقالوا بقدم أصول العالم : كالأفلاك والعناصر ، وهم يقولون بدوام الحوادث ، يثبتون قديم النوع حادث الأعيان .

وصار المناظرون لهم من أهل الكلام يمنعونهم ثبوت هذا النوع ، ويقولون : كل ما ثبت حدوث شيء من نوعه لزم أن يكون نوعه حادثًا ، وأن يكون له ابتداء ، لامتناع دوام الحدوث والفعل عندهم ، وظنوا أن القول بأن الله خسالق كل شيء لا يتم إلا بهذا ، فاستظهر الفلاسفة عليهم بهذا ، وطوّلوا الكلام عليهم في إبطال هذا ، وظنوا أنهم بردهم ثبت لهم قدم العالم .

وكان خطاً هؤلاء الفلاسفة أعظم من خطأ أولئك ، فإن نفس الأصل الكلي الذي اعتمدوا عليه لو أعطوه حقه لم يكن فيه دليل إلا على إبطال قول من رعم أن الرب كان معطّلاً عن الفعل والكلام ، ليس فيه دليل على قدم شيء من العالم ، بل هو بعينه يدل على أن كل ما سوى الله حادث كائن بعد أن لم يكن .

والاستدلال بذلك أصح من الاستدل بتناهي الحوادث لوجهين : أحدهما : ان ذلك قد بيّنوا بطلانه ، والنزاع فيه طويل ولوازمه شنيعة .

والثاني: أن متأخريهم قــالوا: هذا إنما يدل على حدوث الأجسام التي لا تخلو عن الجوادث .

قالوا: فإذا جاز وجود موجود ليس بجسم - كالعقول والنفوس - لم يكن في هذا ما يدل على حدوث هذا .

وهكذا ذكره الشهرستاني والرازي والآمدي والأرموي وغيرهم ، حتى قال من قال في حقيدته : « الأجسام حادثة » من المتأخرين أتباع هؤلاء ، وقد لا يجزم بقدم العقول والنفوس ، لكن يقف عند ذلك ويجزم بحدوث الأجسام ، لكون هذا هو الذي دل عليه العقل عنده ، وزعم بعض هؤلاد أن سبب حدوث الأجسام هو ما يحدث من تصورات النفوس المتعاقبة ، وأجابوا بهذا عما طالبهم به خصومهم من شبهة الحدوث .

وزعم الرازي في « المطالب السعاليسة » أن هذا هو الجسواب البساهر عن حسجة الفلاسفة ، واتبعه على ذلك الأرموي في كتابه ، وزعم هؤلاء أن قدماء المتكلمين لم يجيبوا عنه .

وليس الأمر كذلك ، بل شيوخ المتكلمين قرروا في كتبهم بأنه يمتنع وجود ممكن إلا جسمًا أو عرضًا ، وبسيّنوا أن ما يدّعي الفلاسفة إثباته خارجًا عن ذلك – كالعقل والنفس والمادة والصورة – باطل ، وإنما يعود ذلك إلى إثبات أمور ثابتة في الذهن لا في الخارج ، وهي من نوع العسرض ، أو إلى ثبوت قدر مشترك بين الأجسام ، وهو الكليات التي لا تخرج عن جسم أو عرض أو إثبات صورة هي إما جسم وإما عرض، حتى أن ابن حزم ، وهو ممن يعظم الفلاسفة قرّد أن الأمر منحصر في الأجسام والأعراض ، وبيّنوا أنه لا يخرج الممكن عنهما .

وآخرون من أثمة الكلام والنظر قرروا ما هو أعم من ذلك : أن المـوجود لا يخرج عن هـذين القسمين ، وبيـنوا أن ما يدعي غيـرهم إثباته : إمـا أن يكون ممتنعًا ثبوته في الحارج ، وإما أن يكون داخلاً في أحد القسمين .

ولكن لفظ ( الجسم ) و ( العرض ) فيه نزاع اصطلاح لفظي ، وفيه نزاع على عقلي كما قد بسط في موضعه . والمقسود هنا أن الفلاسفة لا حجة لهم أصلاً على قدم شيء من أشخاص العالم ، بل الأصل العقلي الذي يعتمدون عليه يمنع قدمها ، وقد ذكرنا هذا في مواضع .

وهذا ابن سينا أفسضل متأخريهم ، وهو الذي أخذ فلسفة الأواثل : لخصسها وضم إليها البحوث العقلية التي تلقاها عن المتكلمين من المعتزلة وغيرهم ، فزاد فيها

فهذه الأمور ونحوها من كلام القدرية التي خالفهم فيها أهل السنة وجمهور المسلمين، هي مما طوّلت لسانه عليهم، واشتركوا هم وهم في نفي الصفات، وسلك ابن سينا فيها مسلكًا، فمن تدبر كلامه وجده مشتقًا من كلامهم، إذ كلام قدماء الفلاسفة في ذلك نزر قليل، ولم يصر للقوم كلام يعتد به في الإلهيات إلا بسبب ابن سينا وأمثاله بما استفاده من مبتدعة المسلمين.

ولهذا لم يكن أولئك يسمون هذا « العلم الإلهي » ، وإنما يسمون ه حلم ما بعد الطبيعة » باعتبار وجوده ، أو علم ما بعد الطبيعة باعتبار معرفته ، وهو كلام في الوجود المطلق ولواحقه ، كالواحد ولواحقه ، وكتقسيم ذلك إلى الجوهر والعرض ، وكتقسيم العرض إلى الأجناس التسعة التي هي : الكم ، والكيف ، والإضافة ، والأين ، ومتى ، والوضع ، والملك ، وأن يفعل ، وأن ينفعل . ومنهم من يجعلها خمسة ، ومنهم من يجعلها ثلاثة ، وقد أنشد فيها :

زيد الطويل الأسود بن مالك في بيته بالأمس كان متكي بيده سيف نضاه فانتضــــى فهذه عشر مقولات ســوا

ثم أخذوا يتكلمون في أنواع هذه الأجناس حتى ينتهبوا إلى مبادئ علومهم الجزئية، كالمقدار الذي هو موضوع الحساب، والعدد الذي هو موضوع الحساب، والجسم اللذي هو موضوع العلم الطبيعي ونحو ذلك، وتكلموا في العلة والمعلول بكلام قليل.

وأما الكلام بلفظ الواجب الوجمود وممكن الوجود فهدا من كلام ابن سينا وأمثاله ، الذين اشتقوه من كلام المتكلمين : المعتمزلة ونحوهم ، وإلا فكلام سلفهم إنما يوجد فيه لفظ العلة والمعلول .

وقد تكلمت على ما ذكره معلمهم الأول أرسطو في غير هذا الموضع ، وبينت قلة فائدة الحق منه ، وما فيه من التقصير والخطأ الكثير ، وأنه كسما قيل : « لحم جمل غث ، على رأس جبل وعر ، لا سهل فيرتقى ، ولا سمين فيقلى » .

وأولئك كانوا يعتمدون في إثبات العلة الأولى على أن الفلك متحرك بإرادة ، والمتحرك بالإرادة لابد له من مراد يكون محركًا له تحريك المعشوق لعاشقة ، وهذا إذا ثبت لم يفد إلا أن له علة غائية ، لا يفيد أنه معلول لعلة فاعلة ، وهم مع ذلك لا يجعلون مراد الفلك عبادة الله ومحبته ، بـل مراده التشبه به ، ولهذا جعلوا الفلسفة التشبه بالإله على قدر الطاقة .

والفلك عندهم ليس مفعولاً ولا ممكنًا ولا معلولاً لعلة فاعلة ، بل هو موجود بنفسه . والممكن عندهم لا يكون إلا المحدَث المسبوق بالعدم ، والفلك ليس كذلك .

## كلام ابن سينا عن واجب الوجود :

وابن رشد وأمثاله من الفلاسفة يسلكون طريقة القدماء في هذا الباب ، فعدل ابن سينا عن ذلك إلى ما استفاده من طرق المتكلمين ، فسلك طريق تقسيم الوجود إلى الواجب والممكن ، كسما يقسمونه هم إلى القديم والمحدث ، وتكلم على خصائص واجب الوجود بكلام بعضه حق وبعضه ياطل ، لأن الموجوب الذي دل عليه الدليل إنما هو وجوده بنفسه واستغناؤه عن موجد ، فحمّل هو هذا اللفظ ما لأ دليل عليه ، مثل عدم الصفات ، وأشياء غير هذه .

وهذا اشتقه من كلام المعتزلة في القديم ، فلما أثبتوا قديمًا وأخسلوا يجعلون القدم مستلزمًا لما يدّعونه من نفي الصفات ، جعلوا الوجود الذي ادّعاه كالقدم كالذي ادّعوه ، وليس في واحد منهما ما يدل على مقصود الطائفين .

وسلك طريقًا ثانيًا في إثبات واجب الوجود ، ذكرها في كستابه المسمى «بالنجاة»

وهي مبنية على الحدوث ، فقال : « فصل آخر في البيان » : ويقول أيضًا : « إن كل حادث فله علة مع حدوثه ، فلا يخلو إما أن يكون حادثًا باطلاً مع الحدوث لا يبقى زمانًا ، وإما أن يكون إنما يبطل الحدوث بلا فصل زمان ، وإما أن يكون بعد الحدوث باقيًا . والقسم الأول محال ظاهر الإحالة ، والقسم الثاني أيضًا محال لأن الآنات لا تتالى ، وحدوث أعيان واحدة بعد الأخرى متباينة في العدد لا على سبيل الاتصال الموجود في مثل الحركة يوجب تتالي الآنات ، وقد بطل ذلك في العلم الطبيعي ، ومع ذلك فليس يمكن أن يُقال : إن كل موجود هو كذلك ، فإن في الموجودات موجودات باقية بأعيانها ، فلنفرض الكلام فيها فنقول : إن كل حادث فله علة في حدوثه وعلة في ثباته ، ويمكن أن يكون ذاتًا واحدة ، مثل القالب في تشكيله للماء، ويمكن أن يكون أن يكون ذاتًا واحدة ، مثل القالب في تشكيله للماء، ويمكن أن يكون الصورة الصنمية ، فإن محدثها الصانع ومثبتها يسوسة جوهر العنصر المتخذ منه »

وملخص هذا الكلام: أن الموجود الحادث قد يبقى فلا يمكن أن يُقال حين حدوثه بطل ، فإنه جمع بين النقيضين ، ولا أنه يجب عدمه بعد حدوثه إلا في مثل الحركة. وأما في غيرها فأن نعلم أن فيها ما هو باق ، وأيضًا فإنه يوجب تتالي الأنات، وهو مبني على مسألة إثبات الجوهر الفرد ، فيكون الآن جزءًا لا ينقسم تلو الآن الآخر ، وهو يبطل ذلك .

وفي الجملة فهذه المقدمة هو أن في المحدثات أموراً باقية هي حق لا ينازعه فيها أحد ، وما يحكى عن النظام أنه قال : إن الأجسام لا تبقى ، إما أن يقال هو مخالفة للضرورة ، وإما أن يقال : النزاع فيها في مسألة أخرى ، وهو افتقار المحدث في حال بقائه إلى ما يبقيه ، فإنه قد قيل : إن النظام إنما أراد بذلك مخالفة أصحابه المعتزلة الذين يقولون : إن المحدث إنما يفتقر إلى المؤثر ، حين حدوثه لا حين بقائه ، فقال هو : إن الباقي حال بقائه مفتقر إلى مؤثر . وهذا الذي قاله النظام هو الذي قصده ابن سينا أيضاً ، وهو الصواب الذي عليه أهل السنة وجماهير العقلاء .

ولهذا قال ابن سينا بعد ذلك كلامًا صحيحًا ، قال : ﴿ وَلا يَجُورُ أَنْ يَكُونَ

الحادث ثابت الوجود بعد حدوثه بذاته ، حستى يكون إذا حدث فهو واجب أن يوجد ويثبت لا بعلة في الوجود والثبات » .

« وذلك أنك تعلم أن كل حادث - بل كل معالول - فإنه باعاتبار ذاته ممكن الوجود . ولكن الحق أن ذاته عكنة في نفسهما ، وإن كان باشتراط عمدمهما عتنع الوجـود ، وباشتـراط وجودها واجـب الوجود ، وفـرق بين أن يُقال : وجـود زيد الموجود واجب، وبين أن يُصَال : وجود زيد ما دام موجودًا فابنه واجب . وكذلك فرق بين أن يُقال : إن ثبات الحادث واجب بذاته ، وبين أن يُقال : إنه واجب بشرط ما دام موجوداً . فسالأول كاذب ، والثاني صادق ، فإذا لم نتعسرض لهذا الشرط كان ثبات الوجود غير واجب . واعلم أن ما أكسبه الوجود وجوبًا أكسسبه العدم امتناعًا ، ومحال أن يكون حال العـدم ممكنًا ، ثم يكون حال الوجود واجـبًا ، بل الشيء في نفسه ممكن ويعدم ويوجد ، وأي الشرطين اشترط عليه دوامه صار مع شرط دوامه ضروريّ الحكم لا ممكنًا ، ولم يتناقض ذلك ، فإن الإمكان باعـتبار ذاته ، والوجوب والامتناع باعتبار شـرط لاحق به ، فإذا كـانت الصورة كذلك ، فليس لــلممكن في نفسه وجود واجب بغير اشتراط البيتة ، بل ما دام ذاته تلك الذات لم تكن واجبة الوجود بالذات بل بالغير وبالشرط ، فلم يزل متعلق الوجود بالغير ، وكل ما احتيج فيه إلى غير وشرط فهو محتاج فيه إلى سبب ، فقد بان أن ثبات الحادث ووجوده بعد الحدوث بسبب يمد وجوده ، فإن وجوده هو بنفسه غير واجب ، فسليس لأحد من المنطقيين أن يعترض علينا . فنقول : إن الإمكان الحقيقي هو الكاثن في حال العدم للشيء ، وإن كل ما يوجد فوجوده ضروريّ . فإن قيل له : ممكن فباشتراك الاسم ، فإنه يقال له [ قد بينا في كتبنا المنطقية أن اشتراط العدم للممكن الحقيقي اشتراط غير صحيح في أن يجعل جزء حد للممكن ، بل هو أمر يتفق ويلزم الممكن في أحوال ، وبيان أن الموجـود ليس ضروريًا لأنه مـوجود ، بل بأن يشــترط شــرط ، وهو : إما وضع الموضوع أو المحمول أو العلة والسبب ، لا نفس الوجـود . فينبغي أن تتأمل ما قلناه في الكتب المنطقية فتعلم أن هذا الاشتراط غيسر لازم ، فإن نظرنا ههنا هو في الواجب بذاته والممكن بذاته ، فإن ](١) كان الحصول يلحقه بالضروريّ الوجود ، فإنّ العدم أيضًا يجب أن يلحقه بالضروريّ العدم ، ولا يحفظ عليه الإمكان ، فإنه كما أنه

<sup>(</sup>١) ما بين المعكوفين اثبتناه من كتاب النجاة (٢/ ٢٣٩٢٣٨) .

متى كان موجـودًا كان واجبًا ، أي يكون موجودًا ما دام موجـودًا ، كذلك متى كان معـدومًا كان نظرنا هنا في الواجب معـدومًا كان نظرنا هنا في الواجب بذاته والممكن بذاته ، ونظرنا في المنطق ليس كذلك » .

قلت : هذا الذي ذكره من اعتراض أهل المنطق عليه قــد اعترض عليه ابن رشد وغيره ، وإن كان ابن رشد متأخراً عنه .

وذلك أن الممكن في كلام سلفهم الفلاسفة - كأرسطو وأصحابه - إنما يكون في حال العدم ، ولهذا يقولون : إن الإمكان يفتقر إلى محل يقوم به قتبل حصول الممكن ، ولهذا قالوا : كل حادث فإنه مسبوق بإمكان العدم ، والإمكان وصف ثبوتي فلابد له من مادة تقوم به .

وأولئك لم يكونوا يقسمون الموجود إلى واجب وممكن ، وإنما هذا تقسيم ابن سينا وأتباعه ، بل العالم عندهم من قسم الواجب لا الممكن . فلفظ الممكن يراد به هذا وهذا ، وابن سينا لم يرض أن يجعله من باب الاشتراط اللفظي فقط ، بل أخذ القدر المشترك وهو إمكان أن يوجد وأن يعدم مع قطع النظر عمّا هو متصف به في الحال ، وهو السبب الموجب لأحدهما ، ولا ريب أن هذا يتصف به في الحالين ، وأما إذا أريد بالمكن أن يوجد أي يصير موجودًا في المستقبل فلا يتصف به إلا المعدوم القابل لذلك .

## كلامه يستلزم امرين باطلين :

وهذا الذي قاله يستلزم أمرين باطلين :

أحدهما: ما غلط فيه هو وسلفه حيث ظنوا أن في الخارج حقيقة تقبل هذا وهذا ، وأنها متصفة بالوجود والعدم ، كالذين قالوا : المعدوم شيء ، وقد بسط هذا في موضعه ، وبين أن الصواب أن هذه الحقيقة المتصورة في العقل هي المحكوم عليها بأنها تقبل أن تكون موجودة ، كما أن الممتنع كاجتماع النقيضين إذا قلنا : إنه ممتنع ، فالمراد أن هذه الحقيقة المتصورة ممتنع ثبوتها في الخارج .

الثاني: ما خالف فيه هو متبعوه سلفه حيث ظنوا أن القديم الأزلي الواجب الوجود قد يكون محكنًا بغيره يقبل العدم ، فإنهم جمعوا في ذلك بين كونه محتنع العدم وكونه قابل العدم ، وهو إنما يقبل العدم باعتبار كون ذاته مجردة عن الموجب ، وهذا تقدير محتنع ، فلا يقبل العدم إلا على تقدير محتنع ، وما كان كذلك فقبوله للعدم محتنع ، فجمعوا بين النقيضين ، وورد عليهم إشكالات لا جواب لهم عنها كما قد بسط في مواضع ، مثل الكلام على « المحصل » وغيره .

والمقصود هنا تمام كلامه في افته قار المحدثات إلى عله دائمة ليتسبين من نفس يصححونه بالمعقول ثبوت حدوث كل ما سوى الله .

قال: « فتين من هذا أن المعلولات مفتقرة في بيان وجودها إلى العلة ، وكيف وقد قلنا: إنه لا تأثير للعلة في العدم السابق ، فإن علته عدم العلة ، ولا في كون هذا الوجود بعد العدم ، فإن هذا مستحيل أن لا يكون هكذا ، فإن الحادثات لا يمكن أن يكون لها وجود بالطبع إلا بعد عدم ، فالمتعلق بالعلة هو الوجود الممكن في ذاته لا في شيء من كونه بعد عدم أو غير ذلك ، فيجب أن يدوم هذا المتعلق ، فيجب أن تكون العلل التي لموجود الممكن في ذاته من حيث وجوده الموصوف مع المعلول » .

قلت: هذا إشارة إلى ما قدمه قبل هذا من أن سبب الافتضار إلى المؤثر هو الإمكان لا الحدوث. وليس لنا غرض هنا في كشف ذلك، فإنّا قد بينا في غير هذا الموضع أن الافتقار إلى المؤثر ليس علة أصلاً، بل نفس المفتقر إلى المؤثر مفتقر إليه لذاته لا لوصف من أوصاف ذاته، فكل ما سوى الله فإنه بذاته فقير إليه لا يتصور أن لا يكون فقيراً إليه، وفقره إلى الله ليس لعلة أوجبت له أن يكون فقيراً، بل فقره لذاته.

وأما كونه محدثًا وكونه ممكنًا يقبل الوجود والعدم ، فهذا دليل على فقره ومستلزم لفقره ، فإن المحدث كان معدومًا ، وما كان معدومًا لم يكن موجودًا بنفسه بل بغيره ، وكذلك ما كان يقبل الوجود والعدم فإنه ليس له من ذاته أن يكون موجودًا ، وهذا مثل قولنا : مصنوع مخلوق ونحو ذلك ، فإن ذلك دليل على افتقاره ، وإلا ففقر الأشياء واحتياجها إلى الخالق هو لذاتها ، وقولنا : لذاته هو

بحسب ما اعتيد من الخطاب ، وإلا فليس لها ذات دونه توصف بفقر ولا غنى ، بل هو المبدع لإنيَّاتها ، ولا إنَّيَّة لها بدون إبداعه ولا دوام لإنّياتها بدون إبداعه ، ولا علة لذك أصلاً ، كما أن وجوبه بنفسه لا علة له ، واستغناؤه عن غيره لا علة له .

وإذا قلنا : هو موجود بنفسه أو واجب بنفسه أو غني بنفسه ، فليس المواد أن نفسه جعلته موجودا أو جعلته واجبًا أو جعلته غنيًا ، بل نفس الوجود الواجب الغني هو نفسه ، لا أن هنا فاعلاً ومفعولاً وعلة معلولاً ، وإنما يغلط في هذا من يظن أن وجوده وائد على حقيقته ، كأبي هاشم وطائفة من أهل الكلام - ومن وافقه من الفقهاء أصحاب الاثمة الأربعة وغيرهم ، الرازي في أحد قبوليه، فإنهم يجعلون الوجود الواجب معلول الذات الموصوفة ، كما يجعلون - هم والمتفلسفة - الذات الممكنة قابلة للوجود المتصفة به ، ويجعلون الوجود صفة للذات الموجودة .

وهذا يقوله تبعًا لهم طوائف من نظار أهل السنة ، كما يوجد مثل ذلك في كلام كثير منهم ، كأبي الحسن بن الزاغوني ، وغيره . والمتكلم بهذا إما أنه توسع في العبارة أو ذل في الفهم ، وإلا فالذي عليه حذاق النظار من متكلمي أهل السنة وغيرهم أن الموجود في الخارج هو الحقيقة الموجودة في الخارج ، ليس هناك شيئان : أحدهما : وجود هو جوهر أو عرض ، والثاني : حقيقة موجودة متصفة بهذا .

ولفظ ﴿ الوجـود ﴾ قد يُعـنى به المصدر ، إمـا مـصدر وَجَد يَجِدُ وجـودًا ، أو مصدر وجدتُه أجدهُ وجودًا .

لكن ليس المراد في هذا المقام مسمّى المصادر ، فإن إيجاد الله للخلق هو خلقه لهم . وهذا عند الأكثرين هو فعل غير المخلوقات ، وعند كثير من النظار : الخلق هو المخلوق .

وأما مصدر وجدت الشيء أجدُهُ كدما في قوله تعالى : ﴿وَوَجَدَ اللّهُ عِندَهُ﴾ [النور: ٣٩] ، فهذا فعل قائم بالواجد ، كالرؤية والمعاينة ونحو ذلك ، وليس مرادهم بقولهم : هذا مرجود : هذا مرئي معاين ، وإن كدن أصل اللفظ أُخذ من هذا ، فإن ما كان ثابتًا في نفسه كمان بحيث يجده الواجد ، أي يراه ويعاينه ، بخلاف المعدوم المنفي ، فسمي ما هو بحيث يجده الواجد موجودًا ، لكن إذا قالوا : « وجده

فمرادهم أنه حصل وكان ، ولا يلحظون أن غيره وَجَده وإن كان لفظ الفعل مبنيًا لما لم يسم فاعله، فإذا كان المراد أنه كان وحصل، فمعلوم أن كونه وحصوله مصدر كان يكُونُ وحَصَل يحصُل، لكن هو إذا صار كائنًا وحاصلًا، فالكائن الحاصل هي حقيقته الموجودة، ليس هناك هذا الكائن الحاصل وجود قائم به بعد كونه غير حقيقته الموجودة .

إذا تبين هذا فقولنا : مفتقر لذاته ، لا يريد به أن هناك ذاتًا غير الموجودة ثابتة في الخيارج هي الموصوفة بالفقر ، وإنما يسوغ هذا عند من يقول: المعدوم شيء وحقيقته زائدة على الوجود في الخارج ، وإنما المقصود بذلك أن هذا الموجود المخلوق في الخارج هو فقير محتاج ، فنفس حقيقته التي هي الموجودة هي المفقيرة ، وإذا قُدر أن هناك وجودا زائدا عليه ، أو وجوده الذي هو مصدر ، فكل ذلك فقير محتاج ، كما أن نفسه الموجودة فقيرة محتاجة ، كما أن الرب غني بنفسه الموجودة ، وهذا للخلوق موصوف بالفقر والحاجة قبل أن يوجد وبعد أن وجد .

أما قبل وجوده فالمراد بذلك أنه لا يكون موجودًا إلا بالخالق فلا يصير موجودًا بنفسه ، وأما بعد الوجود فالمراد بذلك أنه ما صار موجودًا ، ولا يدوم وجوده ، ولا صار له حقيقة ، ولا تدوم له حقيقة ، إلا بالخالق .

وإذا قلنا : لا يكون موجودًا ، فقد أخبرنا عن شيءٍ تصورناه قبل جوده ، وهذه هي ما يتصور في الذهن منه .

ولا ريب أن الذين : قالوا : المعدم شيء ، والذين قالوا : إن ماهية الشيء زائدة على وجوده ، وجدوا الفرق بين ما هو ثابت في الذهن وما هو ثابت في الخارج .

وهذا فرق صحيح، فبإن المعاني الذهنية ليست هي الحقيائق الحارجية، لكن توهموا أن هذه المعاني الذهنية ثابتة في الخارج، وهذا غلط، وهذا مسوط في موضعه.

وإذا كان كل ما سوى الله مفتقراً إليه لذاته ، والحدوث والإمكان مستلزمان لفقره دالان عليه فهل يتصور إمكان بلا حدوث ؟ هذا محل نزاع . فجمهور العقلاء من الأولين والآخرين أهل الملل قاطبة ، وأثمة الفلاسفة كأرسطو وأتباهه يقوللون :

إن الإمكان والحدوث متلازمان ، وخالف في ذلك ابن سينا وموافقوه ، فزعموا ان الممكن قد يكون قديمًا ازليًا واجبًا بغيره .

والمقصود هنا أن ابن سينا ذكر أنه يجب أن تكون العلل التي لوجود الممكن في ذاته من حيث وجوده الموصوف مع المعلول ، فما دام المعلول دامت عليته ، كذلك ما دامت العلة دام معلومها .

قال: فإذا قد اتضح هذه المقدمات فلا بد من واجب الوجود. وذلك أن المكنات إذا وجدت وثبت وجودها ، كان لها علل لثبات الوجود ، ويجور أن تكون تلك العلل علل الحدوث بعينها إن بقيت مع الحادث ، ويجور أن تكون عللاً أخرى ولكن مع الحادثات ، وتنتهي لا محالة إلى واجب الوجود ، إذ قد بينا أن العل لا تذهب إلى غير نهاية ولا تدور » .

قال : ﴿ وَهَذَا فِي مُكَنَاتُ الوجودُ الَّتِي لَا تَفْرَضَ حَادَثُهُ أُولَى وأظهر ﴾ .

قال: ﴿ فإن تشكك متشكك وسأل فقال: إنه لما كان إنما يثبت الممكن الحادث بعلة ، وتلك العلة لا تخلو إما أن تكون دائمًا علة لثباته ، أو حدث كونها علة لثباته ، فإن كانت دائمًا علة لثباته ، وجب أن لا يكون المكن حادثًا ، وقد وضعناه حادثًا ، فإن حدث كونها علة لثباته ، فيحتاج أيضًا كونه علة لثباته ، والنسبة التي له إليه إلى علة أخرى لثباته بعد العلة المحدثة لهذه النسبة ، فإن النسبة التي بينهما قد كانت بسبب ما ، فيجب أن يدوم ويبقى بسبب ، والكلام في الأخرى كالكلام في الأولى ، فهذا بعينه يوجب وضع العلل المكنة الحادثة معًا بلا نهاية » .

قال: « نقول في جواب هذا: إنه لولا تسبب شيء من شان ذلك الشيء أن يكون حدوثه بلا ثبات ، أو ثباته على سبيل الحدوث والتجدد على الاتصال، فيلزم منه انتهاء علل محدثة ومثبتة إلى علل أخرى في زمان آخر يناقض تلك أو يزيد عليها تأثيراً حادثًا من غير تشايع آنات ، بل مع بقاء كل علة ومعلول ريشما يتالف إلى الآخر، لكان هذا الاعتراض لازمًا » .

قال: «فأما هذا الشيء فهمو الحركة ، وخصموصًا : المكانية ، وخمصوصًا : المستديرة ».

قلت: من هنا يتبين المقصود ، فإن هذا الاعتراض لازم لا محيد عنه ، وما ذكره من الجواب في غاية الفساد . وذلك أن صاحب الاعتراض قال: « ثبات الحادث لابد له من علة دائمة كما تقدم ، فإن كانت تلك العلة القديمة دائمة وجب كون المحدث بها قديمًا معها لا حادثًا ، فإن حدث كونها علة ، فذاك أيضًا حادث ، فيلزم أن تكون علية ذلك الحادث حادثة ثانية ، ثم علية ثبات تلك العلة الحادثة يقتضي علة حادثة ثالثة ، وهلم جراً . والعلة يجب أن تكون مع المعلول ، فهذا يقتضي تقدير علل محنة حادثة معًا بلا نهاية ، وهو عمنع .

وهذا الاعتراض مستقيم سواء قيل: إن علة الحدوث هي علة الشبات ، أو قيل: للثبات علة غير علة الحدوث ، وذلك أن علة الحدوث لابد أن تكون حادثة أيضًا ، فإنها لو كانت قديمة لزم صدور الحادث عن العلة القديمة . وهذا ممتنع ، فإن تلك العلة إما أن تكون دائمًا علة لحدوثه ، فيلزم أن يكون المحددث غير محددث بل دائمًا ، وإما أن تكون حال كونه علة لحدوثه ، ثم حدوث كونها علة لحدوثه هو أمر حادث ، والقول في كالقول الأول ، فلابد أن تكون له علة حادثة ، فهذه حوادث في آن واحد ، لأن علية العلة يجب أن تكون مع المعلول .

وأما الجواب الذي ذكره ، فمقصوده به أنه لولا الحركة لكان هذا الاعتراض لازمًا ، فإن الحركة تحدث بلا ثبات ، أو تشبت على سبيل الحدوث والتجدد على الاتصال ، فلزم بها انتهاء العلل المحدثة والمثبتة إلى علل أُخَر في زمان آخر .

ومضمون هذا أن كون الشيء علة لحدوث شيء أو لشباته وإن كمان حادثًا ، فيسبب حدوثه الحركة المتصلة ، والحركة المتصلة تحدث عللاً أخر في زمان آخر لتلك الكليات ، فلا تزال العلة باقية بهذا السبب .

فيقال: هذا الجواب باطل من وجهين:

أحدهما: أن الكلام في حدوث هذه الحركة الحادثة كالكلام في حدوث غيرها سواء كانت طبيعية أو قسرية أو إرادية ، لاسيما وهم يقولون : هي إرادية .

وقد قال بعد هذا: « وأما الحركة الإرادية فإن عللها أمور إرادية ثابتة واحدة ، كأنها كلية تنحو نحو الغرض الذي يحصل من التصور أولاً ، فهو محفوظ بعينه

ثابت، وإرادة بعد إرادة بحيث يتصور بعد بعد بعد ، وأين بعد أين معين كحركة بعد حركة ، ويكون كل ذلك على سبيل التجدد ، لا على سبيل الثبات ، ويكون هناك شيء واحد ثابت دائما ، وهو الإرادة الثابتة هاهنا الكلية ، كما كانت الطبيعة في الطبيعة ، وأشياء تتجدد ، وهي تصورات جزئية وإرادات مختلفة ، كما يكون في الطبيعة اختلافات مقادير القرب والبعد ، ويكون جميعها على سبيل الحدوث » .

قال: « ولولا حدوث أحوال على علة باقية ، بعضها علة لبعض على الاتصال، لما أمكن أن تكون حركة ، فإنه لا يجوز أن يلزم عن علة ثابتة أمر غير ثابت » .

قال: « وأنت تعلم من هذا أن العقل المجرد لا يكون مبدأ جزء الحركة ، بل يحتاج إلى قوة أخرى من شأنها أن تتجدد فيها الإرادة ، وتحيل الأينات الجزئية ، وهذا يسمى النفس . وأن العقل المجرد إذا كان مبدأ الحركة ، فيجب أن يكون مبدءًا آمرًا متمثلاً أو متشوقًا ، أو شيئًا بما أشبه هذا . فأما مباشر للتحريك فكلا ، بل يجب أن يباشر التحريك بالإرادة ما من شأنه أن يتغير بوجه ما ، فيحدث منه إرادة بعد إرادة على الاتصال . وقد أشار المعلم الأول في كلامه في النفس إلى أصل يتشفع به في هذا المعنى ، إذ قال : إن لذلك - أي العقل النظري - الحكم المعقلي ، وأما لهذا فالأفعال الجزئية والتعقلات الجزئية - أي العقل العملي ، وليس هذا في إرادتنا فقط ، بل وفي الإرادة التي تحدث عنها حركة السماء » .

قلت: فقد بين أن العلة الثابتة لا يلزمها أمر غير ثابت ، وأن الحركة لا تحدث إلا بحدوث تصورات وإرادات جزئية ، وحينتذ في قال : الكلام في حدوث تلك التصورات الجزئية والإرادت الجزئية التي تحدث عنها الحركة ، كالقول في حدوث الحركة ، وليس فوقها عندكم إلا أمر ثابت لا يحدث ، والأمر الشابت لا يلزم أن يحدث عنه أمر غير ثابت ، وهذا يلزم منه أن لا يكون يحدث عنه أمر غير ثابت ، وهذا يلزم منه أن لا يكون للحوادث محدث أصلاً ، أو لا يكون تمام علة حدوثها حاصلة ، بل تحدث حوادث متصلة من إرادات وتصورات وليس هناك إلا أمر ثابت ، والثابت لا يلزم عنه أمر غير ثابت .

## الآمر الآخر الذي يبين بطلان كلامه :

فهذا مما يبين بطلان قولهم . ومن وجه آخر هو أنه إذا كانت العلة الشابتة لا يلزم عنها أمر غير ثابت ، فواجب الوجود عندكم علة ثابتة ، فلا يلزم عنها أمر غير ثابت ، وإذا كان هذا الذي يلزم عنها ، فلا يلزم عنه إلا ثابت ، فالمعقول ثابت ، والنفس في ذاتها ثابتة ، فلا يلزم عن ذلك إلا أمر ثابت ، والتصورات والإرادات المتعاقبة والحركة الحادثة عنها أمر غير ثابت ، وليس هناك علة ، لا علة ثابتة ولا علة غير ثابتة .

وهذا تصريح بأن الحـوادث تحدث بلا علة ، وأين تقريره من أن الحـوادث بعد الحدوث لابد لهـا من علة لثباتهـا ؟ وقد أنكر على من قـال: يكفيهـا علة الحدوث ، وقوله يستلزم أن لا تكون للحوادث علة لحدوثها ولا لثباتها .

ومما يبين هذا أنه قد ذكر عن المعلم الأول كالامًا ارتضاه ، وهو قوله : إن للعقل النظري الحكم العقلي ، وأما العقل العملي فله الأفعال الجزئية والتعقلات الجزئية .

قال: « وليس هذا في إرادتنا فقط ، بل وفي الإرادة التي تحدث عنها حركة السماء » . وإذا كان كذلك ، فمعلوم أن أعمالنا الحادثة بإراداتنا الجزئية وتعقلاتنا الجزئية لا تحصل إلا بسبب يقتضي ذلك ، وإلا فمجرد العقل الكلي لا يوجب ذلك . لكن هم يقولون : إن سبب تغيرات تصوراتنا وإراداتنا هي سبب لحدوث الحوادث مطلقًا ، وهو الحركة الفلكية . ولم يتكلم هنا في سبب حدوث الحركة الفلكية المقتضية لتغيرنا ، إذ لم يكن هناك إلا شيء ثابت دائم : إلا عقل كلي وإرادة ثابتة واحدة كلية ، فأين سبب حدوث هذه الإرادات والتعقلات المتعاقبة التي هي سبب حدوث الحوادث كلها في السموات والأرض ؟

وأيضًا فقد قال بعد ذلك : « فقد بان إذًا أن شيئًا ثباته على سبيل الحدوث ، وهو الحركة ، وأن له علة إنما تكون علة بالفعل ، لتجدد بعد تجدد يعرض من حالها على الاتصال ، أو يكون لها ذات باقية متغيرة الأحوال ، ولولا أنها متعيرة الأحوال لم يحدث عنها تغير ، ولولا أنها دائمة باقية لم يحدث عنها اتصال التغير ، وعلى أنه

لابد للتغير من حامل باق ، سواء كان تغير المؤثر حين يؤثر أو تغير المتأثر ، فقد انكشفت الشبهة المستول عنها ، إذ ظهر أن علل إثبات الحادثات تنتهي إلى علل أولى لها ثابتة الذوات متبدّلة الأحوال تبدّلاً يكون سبب كل ما تجدد ، وتلك الذات الثابتة مع الحال المعلولة لتلك الذات بسبب أمر آخر مؤدّ إلى الحال الثابتة التي تصير الذات بها علة لما تجدد ثانيًا » .

فيقال لهذا: فهذا يقتضي أن العلل الأولى متبدلة الأحوال ، وتبدل أحوالها هو من الأمور الحادثة ، فلابد من بيان سبب حدوثه ، وإلا فالعلل الثابتة ، لا يصدر عنها أمور غير ثابتة . فهذا أحد الوجهين .

الوجه الثاني: أن يقال: هب أن الحركة سببها أحوال حادثة لهذه الذات ، لكن العلة يجب أن تكون مع المعلول ، فإذا كان المعلول ثابتًا ، وجب أن تكون علته ثابتة ، والحركة منقضية ، والأحوال التي عنها الحركة – وهي التصورات الجزئية والإرادات الجزئية – منقضية لا يثبت منها شيء ، فيجب كما كان معلولها حادثًا لا قديمًا ، أن يكون أيضًا زائلاً بزوالها لا ثابتًا .

وإن قلت بإثبات عليّة بأمر حادث غير ذلك الأمر الأول .

قيل: الحادث الحركة المتوالية كما لا تكون ثابتة لا يكون علتها ولا معلولها ثابتًا ، فكما أن الشابت لا يلزم عنه ثابت ، فغير الشابت لا يلزم عنه ثابت ، بل المعلول مساو للعلة في الثبات وعدم الثبات .

فالقوم ، كما أنهم أثبتوا حوادث لا تحدث أصلاً ، فأثبتوا ثبوت ثابتات بلا مثبت أصلاً ، فحقيقة قولهم إنه ليس للحوادث محدث ولا للباقيات مبق ، وهو إنكار المبدع للمكنات وللحوادث . فهذا اللازم مذهب القوم لا محيد عنه .

فإن قيل : هم يقولون : إن تلك الأحوال لها محرك اول ، فهذا هم متفقون عليه ، كما ذكره ارسطو واتباعه .

وقد ذكره ابن سينا فقال: « في أن المحرك الأول كيف يحرك ، وأنه محرك على سبيل الشوق » . قال : « والذي يحرّك المحرّك من غير أن يتغير بقصد واشتياق فهو الغاية ، والغرض الذي إليه ينحو المتحرك هو المعشوق والمعشوق بما هو

٣٢٤ \_\_\_\_\_قاعدة في تحقيق الرسالة وإبطال قول أهل الزيغ والضلالة المسمى « بالصفدية » معشوق هو الخير عند العاشق » .

قال: « ولابد أن يكون الخير المطلوب بالحركة خيراً قائماً بذاته ، ليس من شأنه أن يُنال ، وكل خير هذا شأنه فإنما يطلب العقل التشبه به بمقدار الإمكان » .

قال: « والتشبه بالخير الأقصى يوجب البقاء على أكمل حال تكون للشيء دائمًا، ولم يكن هذا ممكنًا للجرم السماوي بالعدد ، فحفظ بالنوع والتعاقب ، فصارت الحركة حافظة لما يمكن من هذا الكمال ، ومبدؤها الشوق إلى التشبه بالخير الأقصى في البقاء على الكمال الأكمل بحسب الممكن . ومبدأ هذا الشوق هو ما يعقل منه وانت إذا تأملت حال الأجسام الطبيعية في شوقها الطبيعي إلى أن تكون بالفعل أينًا ، لم تتعجب أن يكون جسم يشتاق شوقًا إلى أن يكون على وضع في أوضاعه التي يمكن أن تكون له ، وإلى أن يكون على أكمل ما له من كونه متحركًا وخصوصًا آ(1) ، ويتبع ذلك من الأحوال ، والمستفاد من المقادير الفائقة ، ما يتشبّه فيه بالأول من حيث هو مفيض الخيرات ، لا أن يكون المقصود تلك الأشياء ، فتكون الحركة لأجل على أكمل الأمور في نفسه وفيما يتبعه من حيث هو تشبه بالأول، لا من حيث هو يصدر عنه أمور بعده ، فتكون الحركة لأجل ذلك المقصود الأول والتشبه به ، وتعقل يصدر عنه أمور بعده ، فتكون الحركة لأجل ذلك المقصود الأول والتشبه به ، وتعقل ذاته في كسمالها الأبدي ، وذلك يوجب البقاء الأبدي على أكمل ما يكون لجوهر الشيء في أحواله ولوازمه ) .

إلى أن قال: « فعلى هذا النحو يحرّك المبدأ الأول جرم السماء » .

قىال: « وقد اتضح لك من هذه الجملة أيضًا أن المعلم الأول إذا قىال: إن الفلك متحرك بطبعه فماذا يعني ، أو قال: إنه متحرك بالنفس فماذا يعني ، أو قال: إنه متحرك بقوة غير متناهية ، يُحرَّك كما يُحرَّك المعشوق فماذا يعني ، وأنه ليس في أقواله تناقض ولا اختلاف » .

قلت: فهذا الذي قالره يقتضي أن الأول إنما يحرك الأفلاك الحركة الإرادية

<sup>(</sup>١) سقط في الأصل اثبتناه من كتاب النجاة (٣/ ٢٦٤) .

الشوقية، كما يحرك المعشوق لعاشقه تحريك المتشبه به ، لا لأنه محبوب معبود لذاته. ومعلوم أن هذا غايته أنه تحريك من جهة كونه محبوبًا مرادًا ، لا من جهة كونه فاعلاً ومبدعًا . وهذا كتحريك الطعام للآكل والشراب للشارب ، وكتحريك حسن المرأة لزوجها حتى يجامعها ، وتحريك الروائح الطيبة للشام حتى يشمها ، وتحريك كل شائق مطلوب مراد لمن طلبه وأراده واشتاق إليه ، وكل محبوب لمن أحبه .

ومعلوم أن المطلوب المحبوب المراد ليس هو الفاعل المحدث لنفس القوة التي بها يُشتهى ولا لنفس الشهوة ، ولكن وجوده سبب في أن هذا المريد أراد ذلك وفعله ، وهو سبب غائي لا سبب فاعلي ، والسبب الغائي هو سابق في التصور والقصد ، من غير أن يكون له وجود في الخارج . وفي الحقيقة فإنما يحرك المحب العاشق الطالب ما في نفسه من تصور المطلوب وقصده ، ولهذا يكون قبل وجود المطلوب في الخارج ، بل إذا كانت ذات المحبوب تراد لفعل يتعلق بها كأكل الطعام وشرب الشراب ، والمتعة بالمرأة نظراً ومباشرة وجماعاً ونحو ذلك ، فالمطلوب بهذه الأفعال هي العلة الغائية ، بالمرأة نظراً ومباشرة والإرادات الحادثة في نفس المحب ، ولا لشيء من أضعاله التي يتشبة فيها بالمحب . فقد تبين أن الذي قالوه لو كان صحيحاً لم يكن فيه إثبات فاعل لشيء من الحوادث لا العلوية ولا السفلية ، بل ولا إثبات مبدع لشيء من المكنات .

وأيضًا فالمعلم الأول وأتباعه لم يثبتوا أن الفلك ممكن بذاته واجب بغيره ، ولا أنه معلول علة مبدعة ، وإنما جعلوا علة حركته وجود الأول الذي يتشبه ، وإنما تكلم في الوجود الواجب والممكن وما يتبع ذلك ابن سينا اشتق ذلك من كلام المتكلمين من المسلمين .

وحينتذ فيقال لهؤلاء: هذا الفلك الذي يتحرك هذه الحركة الشوقية: إما أن يكون محكنًا بذاته مفتقرًا إلى مبدع يبدعه ، وإما أن يكون واجبًا بذاته . فيإن كان الأول لزم أن يكون مبدعه يحركه ، وإن من أبدع ذاته فهو على إبداع حركاته أقدر ، وحينتذ فليس لكم أن تتكلفوا طريقًا في إبداع حركاته ، فإن حركاته إذا كانت إرادية جاز أن يكون المحرك له ملائكة يحركونه بإرادات فيهم ، وجاز أن تكون تلك الإرادات عبادات لله ، لا لأجل التشبه بالله ، ولا طلب ما لا يُدرك ، فيإن كلامهم

في مقصود الفلك بحركته يشبه كلام الصبيان ، إذ كان مقصود الفلك أن يتحرك دائمًا حركة ليس فيها مقصود إلا إخراج أيون وأرضاع يعلم أنه لا يمكنه إخراجها ، بمنزلة من تدور طول الزمان حول مكان ، لأن الكمال أن أتحرك من الأول إلى الأبد ، وأنا لا يمكنني ذلك فأدور ما يمكنني من الدوران في هذا المكان ، فهذا بفعل المجانين أشبه منه بفعل العقلاء .

وإن كان الفلك واجبًا بنفسه ليس له مبدع ، لزم أن يكون واجب الوجود بنفسه مفتقرًا إلى علة تحركه ، لاسيما وقد قالوا : إنه لا قوام له إلا بللحرك الأول ، وما كان كذلك كان مفتقرًا إلى غيره لا واجبًا بنفسه ، فإن الواجب بنفسه لابد أن يكون غنيًا عن غيره ، فإذا جعلوه واجبًا بنفسه مفتقرًا إلى غيره ، فقد جمعوا بين النقيضين، وإذا كان مفتقرًا إلى غيره لزم أن يكون مربوبًا مُدبّرًا ، فيلزم النوع الأول .

وأيضًا فـإن كان واجب الوجـود ، لزم أن يجوز على واجب الوجـود الحركـة باختياره ، وإذا كان كذلك فقولوا هذا في الأول ولا حاجة إلى هذا .

وايضًا فيلزم أن يكون الواجب الوجود جسمًا متحيزًا تقوم به الحوادث . وحينئذ فلا يمتنع أن يكون الأول كذلك .

وأيضًا فقد قلمتم: إن الثابت لا يلمزم عنه أمر غميسر ثابت ، والأول ثابت ، وحركة الفلك غير ثابتة ، وإرادته وتصوراته غير ثابتة ، فيجب أن لا تكون لازمة عن الأول ، فلا يكون الأول علة بحال .

وممّا يبين هذا أن يقال: حركة الفلك سواء كانت إرادية أو غير إرادية لابد لها من علتين: علة فاعلة وعلة غائية ، كسائر الحركات ، وأنتم لم تثبتوا لها لا علة فاعلة ولا علة غائية ، فإن ما ذكرتموه من الغاية يمتنع أن يكون مقصود العاقل الذي لا يزال يدور من الأزل إلى الأبد .

وأيضًا في قال : إذا كان الحادث لابد له من علة حادثة ، فأن تكون العلة مع المعلول ، لا يجور أن تتقدم عليه بدون المعلول ولا أن تتأخر عنه بدون المعلول ، فلا تُوجد إلا معه . وحركات الفلك حادثة ، لزم أن يكون لها علل حادثة تكون مسعها حادثة ، والفلك وما فيه معلول لغيره ، فلابد لما يحدث فيه من مؤثر منفصل عنه ،

والكلام في ذلك المؤثر كالكلام في غيره ، فلابد من إثبات المؤثر السواجب الوجود بنفسه ، ويمتنع أن يكون تأثيره موقوفًا على غيره لئلا يلزم الدُّور أو التسلسل ، فيجب أن يكون هو المحدث لهدذا كله ، ويمتنع أن يكون محدثًا للحركة اليومية في الأزل لامتناع وجودها في الأزل، فكل حركة يومية فإنها لا توجد إلا مقارنة لمؤثرها الام ، فيأذًا ليس في الأزل مؤثر تام لشيء من الحركات ، ويمتنع وجوده في الأزل معها ويدونها ، فيمتنع كونه أزليًا على التقديرين .

أما قدمه معها فلا يكون قديمًا مع مجموعها ، ولا مع حركة يومية بعينها لامتناع كون هذا ازليًا ، ولا مع حركة بعد حركة .

أما أولاً فلأن المفعول لا يكون مقارنًا للفاعل في الزمان ، ولا يعقل ذلك في شاهد ولا غائب ، سواء قيل : إنه فاعل بمشيئته أو فاعل بغير مشيئته ، فكيف إذا كان فاعلاً بمشيئته ؟!

فقوله: الفاعل إن كان موجبًا بذاته جاز أن يقارنه مفعوله - خطأ مخالف لما عليه جماهير عقاد بني آدم من الأولين والآخرين من أهل الملل والفلاسفة، وإنما قال هذا شرذمة من الفلاسفة، وإنما يُعقل هذا في مستلزم ليس بفاعل، كالذات المستلزمة للصفات، وأما المفعول فلا يكون مقارنًا للفاعل البتة، كما قد بُسط في موضع آخر.

وأما ثانيًا: فلأنه إذا قُدر قديمًا مفعولاً فإن المقتضى له في الأول لابد أن يكون مؤثرًا تامًّا له في الأول مستلزمًا له بذاته في الأول ، إذ لولا ذلك لم يكن أزليًا ، لامتناع وجود قديم إلا بنفسه أو بموجب لقدمه ، والمقتضى لقدمه الذي هو مؤثر تام فيه لا يجوز أن يفعل ما هو متحرك دائمًا ، لأن المعلول يجب أن يناسب العلة ، فيمتنع وجود ما لم يزل متحركًا عمّا لا حركة فيه بحال ، لأن نسبته إلى كل جزء من الحركات واحد في جميع الأوقات ، فتخصيص بعض الأوقات ببعضها دون بعض ، مع كون الموجب على حال واحدة في جميع الأوقات ممتنع . وإن جُور هذا جاز أن يصدر عنه الفعل بعد أن لم يكن صادرًا عنه ، ولأن العالم يشتمل على أنواع مختلفة فصدورها عن واجب بسيط ممتنع ، سواء قيل : هي حادثة بواسطة أو بغير واسطة ،

إذ الواسطة إن كان واحداً لزم أن يصدر عنه مختلف ، وإن لم يكن واحداً فقد صدر عن البسيط ما هو مختلف .

وقدول القائل: إنه أبدع الشاني بتدوسط الأول لا يدفع هذا ، فإنه إذا قديل: صدرا عنه معًا ، لزم صدور المختلف المتعدد ، وإن كان أحدهما شرطًا في الآخر . وإن قيل: بل أحدهما صدر عن الآخر ، لزم صدور المختلف عن البسيط ضرورة .

وأيضًا فالفلك الثاني مُكوكب كثير الكواكب ، ففيه أمور كثيرة مختلفة ، وليس فوقعه إلا ما هو بسيط عندهم يمتنع أن تصدر عنه المختلفات ، فكيفها قدروا ظهر ضلالهم .

وإن قالوا: فالربّ تقوم بـ الحوادث ، كما يقوله كثيـر من أساطينهم ، قيل: فعلى هذا يكون القول بقدم العالم أبعد ، فإنه يمكن حدوثه على هذا التقدير

وأيضًا فالذات هنا إنما تفعل بواسطة لا بقدرتها ، والفعل لا يكون إلا حادثًا ، فيمتنع أن يكون مفعوله قديمًا ، فإن المفعول لا يتعدد فعله ، فلو كان المفعول قديمًا لزم أن يكون قبل فعله ، وهو ممتنع .

فإن قيل : فعلى هذا القول تكون الذات مستلزمة لما يقوم بها شيئًا بعد شيء ، فكذلك القول في حوادث الفلك .

قيل: الفرق بينهما أن الذات واجبة الوجود بنفسها ، ما هي هليه من الصفات والأحوال لا يقف شيء من ذلك عليه . فإذا قبل: إنها مقتضية للثاني بشرط انقضاء الأول لم يمتنع ، بخلاف المعلول الممكن الذي ليس له من نفسه شيء ، فإنه مفتقر في نفسه وصفاته واحواله إلى غيره ، وغيره هو الخالق لذلك كله ، فإذا قدر الخالق واحداً بسيطاً لا تقوم به صفة ولا فعل ، امتنع أن تكون ذاته علة للأمور المتغيرة المتكثرة ، أعظم مما يمتنع أن يفعل بعد أن لم يكن فاعلاً ، إذ العلة إن لم يكن فيها تغير وتكثر ، امتنع وجود ذلك في المعلول ، كما أنها إذا كان فيها تغير وتكثر ، امتنع أن يكون المعلول واحداً بسيطاً ، لما بين المعلول والعلة من المناسبة .

ولهذا قالوا: الواحد لا يصدر عنه إلا واحد ، وهو صحيح . ولكن تقديرهم الأول بسيط لا يصدر عنه فعل تقدير باطل . وكذلك تقديرهم أنه صدر عنه واحد

بسيط تقدير باطل . فلهذا كشر التناقض والخطأ في أقوالهم ، وكشر رد الناس عليهم وتجهيليهم لهم في الإلهيات ، ومتى سلموا ما سلمه الأساطين الأول بحدوث الصفات والافعال ، فإن امتناع مقارنة شيء من المفعولات له أزلا وأبداً أظهر منه على التقدير الأول فيمتنع على التقديرين أن يكون حين اقتضائه إياه مؤثراً في حركة بعد حركة ، بل لما تقدم من أن المؤثر في الحركة يجب أن يقارنها لا يتقدم عليها ، فالمؤثر التام فيه يجب أن يقارنه فيكون قديماً ، والمؤثر التام في حركة بعد حركة حين تأثيره فيه ، وقبل تأثيره فيه وبعد تأثيره ، أما قبله فممتنع ، فإن القديم ليس قبله شيء ، وأما بعده فممتنع لأنه حينئذ يلزم أنه حين قدمه لم تكن فيه حركة .

والتقدير أنه مستلزم للحركة ، ولأنه يستلزم أن يكون المؤثر الأول صار مؤثرًا بعد أن لم يكن بدون سبب أوجب ذلك ، وهذا ممتنع لأن غيره لا يؤثر فيه ، وأما مع تأثيره فيه فممتنع أيضًا ؛ لأنه حينئذ على هذا التقدير لا يكون مؤثرًا إلا في حادث بعد حادث ، بل يكون تأثيره في كل حادث بعد تأثيره في الحادث الآخر ، مع أنه على حال واحدة مع جميع الحوادث .

ووجود الفلك مع جميع حوادثه فممتنع ؛ لأنه قد صارت فيه الحوادث ، فلو حدثت بعد أن لم تكن لافت قرت إلى محدث يحدثها ، وذلك يقتضي أن المحدث لها حدث ، أو حدث إحداثه لها في حين إحداثها ؛ لأن المعلول لا تتقدم عليه علته ، والقول في حدوث الإحداث ، وهلم جرًا ، وفلك يستلزم تسلسل علل حادثة في آن واحد ليس فيها علة واجبة ، وذلك ممتنع ، فامتنع أن تكون فيه الحوادث بعد أن لم تكن ، وهم يسلمون ذلك ، وامتنع أن لا تزال فيه لامتناع موجب لها ، فامتنع أن تكون علة موجبة لفلك مع حوادثه بدون حوادثه ، وهو المطلوب .

وأيضًا فيقال لابن سينا وأتباعه: إنكم عدلتم عن طريقة سلفكم في إثبات العلة الأولى عن طريقة الحركة إلى طريقة الوجود، وقلتم: نحن نبين وجود الواجب بنفس الوجود لا يفتقر إلى إثباته بالحركة، ثم في آخر الأمر أثبتم العلة الأولى بالحركة - حركة الفلك - كما أثبتها قدماؤكم. فإن كانت هذه الطريق صحيحة فلا تُعاب ولا يُعدل عنها، وإن كانت باطلة فلا تُسلك.

٣٣٠ ـــــقاعدة في تحقيق الرسالة وإبطال قول أهل الزيغ والضلالة المسمى « بالصفدية »

وإن قيل : هي صحيحة وتلك صحيحة .

قيل: لا يحصل المراد لا بهذه ولا هذه ، فإن هذه إنما تثبت علة غائية ، وليس فيها إثبات مبدع للعالم ، وطريقة الوجود إنما فيها إثبات موجود واجب لا يتعين أن يكون هو الأول الذي يحرك الفلك ، بل ولا فيها إثبات مغايرته للفلك، بل ولا إثبات لوجوده مباينًا للعالم ، إن لم يضموا إلى ذلك طريقة نفي الصفات بنفي ما سموه تركيبًا ، وذلك باطل على ما قد بُسط في موضعه ، وهو باطل أيضًا . وإن قُدّر نفي الصفات لأن ذلك يستلزم بسيطًا لا صفة ولا فعل ، وذلك يمتنع أن تصدر عنه الأمور البسيطة المتغيرة ، وأيضًا تمتنع مقارنة المفعول للفاعل .

وإن قلتم بمجموع الأمرين يحصل المقصود .

قيل: ولا يحصل بمجموع الطريقين أيضًا لأن الوجود الواجب الذي أثبتموه لا حقيقة له في الخارج فضلاً عن أن يكون هو الأول ، ولا في أدلتكم الصحيحة ما يمنع أن يكون هو الأول ، والذي أثبته أولئك لا يقتضي أن الفلك ليس بواجب الوجود بنفسه ، وهذا مبسوط في موضعه ، والمقصود هنا أنه من نفس كلامهم يتبين نقيض مطلوبهم ، والله أعلم .

واعلم أن حقيقة قول هؤلاء القوم في أفعال السموات شر من قول القدرية في أفعال الحيوانات ، ومن أقوال الطبائعية في السطبيعيات ، مع فساد قول الطائفتين ، وذلك أن القدرية يقولون : إن الله خالق الحيوان ، وخالق قدرته التي يقدر بها على الخير والشر ، لكنه يرجح أحدهما باختياره الذي أنشأه من غير أن يحدث ذلك أحد، وهو إنما يختار هذا على هذا لحبه إياه، فالأمور التي يحبها هي محركة له ، كما جعل هؤلاء الأول محركًا للفلك ، وهؤلاء جعلوا حركة الفلك اختيارية وتصوراته التي أحدثها هو من غير أن يحدث ذلك أحد ، لكن لم يثبتوا أن الفلك وقوته من خلق ألحالق كما نفى ذلك القدرية في الحيوان .

وأما الطبائعية فإنهم يثبتون في الأجسام الطبيعية قـوة هي مبدأ الحركة ، ولكن يجعلون فوقـها أمرًا آخر أحـدثها ، ويثبتون حـدوث الأسباب مع حدوث المسببات ، وهؤلاء يجعلون الحركة الفلكيـة متجددة دائمًا من غير حدوث أمر يقـتضي حدوثها ،

وقولهم شرّ من قول المجوس الذين قالوا بالأصلين اللذين أحدهما يحدث الخير والآخر يحدث الشر ، سواء قالوا : إن فاعل الشر قديم أو محدث ؛ وذلك لأن المجوس جعلوا الخير الحادث من الإله القديم الفاعل للخير ، وهؤلاء لم يثبتوا أن الله أحدث شيئًا لا خيرًا ولا شرًا ، فإنه لا موجب للحوادث عندهم إلا حركة الأفلاك ، والأفلاك تتحرك بما يحدثه من التصورات والإرادات من غير أن يكون الله فاعل شيء من ذلك على قولهم .

وأيضًا فالمجوس إما أن يجعلوا فاعل الشر قديًا آخر فيكونوا قد أخرجوا بعض الحوادث عن خلق الرب ، وإما أن يكونوا قد جعلوه حادثًا فيكونون فيه كالقدرية . وقول القدرية خير من قول هؤلاء ، وقد عُلم أن كل حادث فلا بد له من محدث وأن كون الحيوان صار فاعلاً بعد أن لم يكن فاعلاً لا بد له من مرجح ومحدث ، وإلا لو كان حاله وهو فاعل كحاله حين ليس بفاعل لزم الترجيح بلا مرجح ، فلابد أن يحدث له عند الفعل ما به يصير فاعلاً ، وذلك الحادث إن كان منه فالقول فيه كالقول في الأول وكالقول في سائر الحوادث ، وذلك يستلزم حدوث الحادث بلا محدث وهو ممتنع ، فلابد أن ننتهي إلى الحالق .

وهذا مما يسلّمه الفلاسفة ، ويحتجون به على المعتزلة ، فهي حجة عليهم هنا . وهو أن يقال : كون الفلك متسحركا لابد له من محدث لحركته ، ونفس التشبه به لا يوجب إحداثا للحركة ، في جب أن يكون هو المحدث لها ، ويمتنع أن يكون محدثا للشيء قبل حدوثه ، فيجب أن يكون محدثا لكل جَزء جزء من الحركة عند حدوثه ، والفلك مستلزم للحوادث ، فلابد له في كل آن مَن يُحدث الحادث فيه ، ويمتنع في القدم إحداث حادث فيه ، فيمتنع قدمه لأن القدم لا يكون فيه حادث معين ولا جملة الحوادث ، بل القدم يتضمن أنه دائم بدوام موجبه ، فيلزم أن يكون موجبه موجبا لحوادثه شيئا بعد شيء ، والموجب بذاته المستلزم لمعلوله لا يوجب شيئا بعد شيء ، بل يكون موجبه لازماً له دائماً ، ولأن ذلك يستلزم وجود يتغير يقتضي لزوم ما يتغير بما لا يتغير ، وكونه مفعولاً له وهو ممتنع .

وأيضًا فإذا كانت حركات الأفلاك اختيارية ولا موجب للحوادث إلا هي ، لزم ان يكون المدبر للعالم أربابًا متعددة كل منها حي قادر مريد ، وقدماؤهم يسمونها الألهة والأرباب ، وهذا ممتنع لأن الاثنين إذا اشترطا فإما أن يجب اتفاقهما أو يجوز اختلافهما ، فإن وجب اتفاقهما بحيث لا يجوز أن يريد أحدهما إلا ما يريده الآخر ، ولا يقدر أن يريد ويفعل إلا ما يريده الآخر ويفعله ، فقدرتهما إما أن تكون من فيرهما ، وإما أن تكون منهما ، فإن كانت منهما لزم أن لا يكون كل واحد منهما قادرًا إلا بإقدار الآخر له ، وذلك دور ممتنع ، فلا يكون واحد منهما قادرًا ، وإن كانت قدرتهما من غيرهما فهما لا يقدران على الإرادة والفعل إلا بإقدار من فوقهما لهما ، وذلك يستلزم أن يكون فوق الأفلاك من يجعلها قادرة فاعلة وذلك هو ربها ، فثبت بذلك كون الأفلاك مربوبة ، وحيئذ يمتنع قدمها كا تقدم .

وإن جاز اختلافهما لزم تمانعهما ، والتمانع يقتضي عجز كل من المتمانعين ، وأن فعله مشروط بتمكين الآخر له ، وحينئذ فالعاجز لا يحدث الحوادث بل فوقه قادر يدبره ، فيلزم أن لا يحدث في العالم حادث عنهما ، فشبت على كل تقدير أن الأفلاك ليست هي نفسها محدثة للحوادث ، فبطل قول من يجعلها هي المحدثة لحوادث العالم ويجعلها أربابًا آلهة .

وأيضًا فكل من المخلوقات له وحدة تخصه ، كالإنسان الواحد والفرس الواحد والشجرة الواحدة ، ولا يجوز أن يكون المحدث له اثنين فصاعدًا ، لا على سبيل الاستقلال ولا على سبيل التعاون .

أما الأول فـمتناقض ممتنع من نفسـه ؛ فإن استقـلال أحدهما يناقض مشـاركة الآخر فضلاً عن استقلاله .

وأما الثاني فلأن المتشاركين في عمل الأبدان يتميز كل واحد منهما عن عمل الآخر ، فأما الواحد فيمتنع أن يكون بين اثنين ، ألا ترى أن البنائين والحياطين والحايكين والحاتين والحارثين وحاملي الخشبة وكل متشاركين لابد أن يتميز فعل كل واحد مننهما عن فعل الآخر ، كما قال تعالى : ﴿إِذَا لَذَهَبَ كُلُّ إِلَهُ بِمَا خَلَقَ﴾ [المؤمنون : ٩١] .

وإذا كان الواحد لا يتميز فيه فعل واحد عن فعل آخر استنع أن يكون مشتركًا بين اثنين ، بل كان خالقه واحدًا ، فمن لم يجعل حدوثه إلا للأفلاك والكواكب المتحركة ونحو ذلك كان قوله باطلاً .

وايضًا فقولهم : إن العقل الفعّال أفاض صور العالم إذا استعدت .

يُقال لهم : هذا الذي فاض عنها جوهر أو عرض ، فإن كان عرضًا كفيضان الشعاع عن الشمس والضوء عن السراج ونحو ذلك ، فالمحدثات : الحيوان والنبات والمعدن وروح الإنسان جواهر لا أعراض . وإن كان الفائض جوهراً قائمًا بنفسه ، فهذا إنما يُعرف إذا انفصل من الأول شيء كالماء الفائض ونحو ذلك ، ولكن قد يكون سببًا لحدوث شيء آخر .

ومعلوم أن الأجسام تختلط ويمتزج بعضها ويستحيل من حال إلى حال ، وتلك الحركة عندهم من تحريك الفلك وحدوث الامتزاج الحاصل بالاستحالة تابع لحركة الأجسام ، لا يتميز أحدهما عن الآخر ، فلا يكرن فاعل هذا غير فاعل هذا حتى يقال : التحريك بالأفلاك والامتزاج من العقل الفعال ، بل فاعل التحريك والخلط هو فاعل المزج والاختلاط ، وهذا مستلزم لهذا ، وفعل الملزوم بدون اللازم محال .

وهؤلاء يقولون: الأفلاك إذا تحركت تحركت العناصر فامتىزجت فتستعد لقبول الصور التي تفيض عليها من العقل الفعّال، وهذا كلام لا حقيقة له، وذلك أنه إذا نزل الماء على التراب في الراب في الذي خلط هذا بهذا هو الذي جعل ذلك طيئًا، ولا يجوز أن يكون هذا غير هذا، لأنهما لا يختلطان إلا ويصيران طيئًا، وفعل الملزوم بدون اللازم عمتنع، فلو قيل: إن في على الاختلاط غير جاعلهما طيئًا، لقيل : إن فاعلاً فعل الملزوم بدون لازمه الذي لا يمكن وجوده بدونه، وذلك ممتنع.

ويوضح ذلك أنا إذا قدرنا فاعلين ليس أحدهما ملازمًا للآخر أمكن وجود هذا أو فعله بدون هذا وفعله ، فيلزم وجود الاختلاط بدون الطين ، أو الطين بدون الاختلاط ، وذلك عتنع . وإن جعلا متلازمين امتنع كون كل منهما واجب الوجود بنفسه واستغناؤه عن غيره ، ولزم افتقار كل منهما إلى غيره ، وأن لا يوجد إلا بوجود ذلك الغير . وحينتذ فيجب أن يكون لهما فاعل مباين لهما وإلا لزم الدور

الممتنع ، وهو الدور في المؤثرات ، وهو الدور القبليّ ، لأنه يلزم كون هذا مؤثرًا في وجود هذا فلا يوجد إلا به .

وأما الدور المعي الاقستراني ، فذاك إنما يكون في الآثار كالأبوة مع البنوة وكلاهما أمر الإيلاد ، وأما المؤثرات وشروط التأثير فيمتنع أن يكون الشيئان كل منهما مؤثراً في الآخر أو شرطاً في تأثير الآخر ، فإذا كان شيئان واجبان بأنفسهما ، كل منهما له تأثير في وجود الآخر بحيث يكون شرطاً في وجوده ، لزم أن لا يوجد واحد منهما حتى يوجد شرط وجوده ، والتقدير أنه ليس هناك غيرهما ليكون هو الموجد لشرط الوجود ، بل هذا هو شرط وجود هذا ، وهذا شرط وجود هذا ، فلا يوجد واحد منهما ، وهذا مما هو واجب الوجود بنفسه ، بل المالم .

يوضح هذا أن وجود كل منهما مفتقر إلى إيجاد الآخر ، فإن هذا من باب الدور القبلي ، لأن الموجد قبل الإيجاد لم يكن من باب الدور المعي ، والدور المعي لا يكون إلا في مفعولين ، أو في الأمور المتلازمة الستي لا تفتقر إلى فاعل لصفات الباري تعالى .

وأيضًا فإن قوله بنفي الصفات في غاية الفساد . واعتبر ذلك بقول فاضلهم ابن سينا ، فإن ما في كلامه من المستقيم أخذه من المسلمين ، وما فيمه من ضلال فمن أصحابه أو منه ، وربما قرنه بما يأخذه من كلام المعتزلة . وقولهم أيضًا بنفي الصفات باطل ، فإنه أثبت علمه للأشياء بأنه مبدأ فيعقل نفسه ولوازم نفسه ، إذ العلم بالملزوم يستلزم العلم باللازم .

وهذه الطريقة إذا بينت على وجهها فهي مأخذوة من قوله تعالى : ﴿ اللَّا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُو اللَّطِيفُ الْخَبِيرُ ﴾ [الملك : ١٤] ، ليس من كلام انمته ولا عند ارسطو من ذلك خبر ، بل ارسطو نفى علمه بالأشياء مطلقًا ، وأما كلامه في نفي الصفات ، فإنه قبال في النجاة : « فصل في تحقيق وحدانية الأول بأن علمه لا يخالف قدرته وارادته وحياته في المفهوم ، بل ذلك كله واحد لا يتجزأ لأجل هذه الصفات ذات الواحد المحقق : فالأول يعقل ذاته ونظام الخير الموجود في الكل أنه كيف يكون بذلك النظام لا يعقله وهو مستفيض كائن موجود ، وكل معلوم الكون وجهة الكون عن مبدئه عنده مبدؤه ، وهو خير غير مناف ، وهو تابع الخيرية ذات المبدأ وكمالها

المعشوقين لذاتهما ، فذلك الشيء مراد ، لكن ليس مراد الأول على نحر مرادنا ، حتى يكون له فيما يكون عنه غرض ، بل هو لذاته مريد هذا النحو من الإرادة المعقلية المختصة وحياته هذا بعينه ، فإن الحياة التي عندنا تكمل بإدراك فعل هذا التحريك ينبعثان عن قوتين مختلفتين ، وقد قدم أن نفس مدركه وهو ما يعقله عن الكل هو سبب الكل، وهو بعينه مبدأ فعله ، وذلك إيجاد الكل ، فمعنى الحياة منه، وأخذه منه هو إدراك وسبيل إلى الإيجاد ، فالحياة منه ليس مما يفتقر إلى قوتين مختلفتين ولا الحياة منه غير العلم » .

قال : ﴿ وكذلك القدرة التي له هي كون ذاته عـاقلة للكل عقلاً هو مبدأ للكل لا مأخوذًا عن الكل ﴾ .

فيقال: هذا الكلام من أفسد ما يعقل العقلاء بطلانه ، وإن كان هذا التلخيص الذي لخصه ابن سينا لم يصل إليه أحد من سلفه الفلاسفة ، بل هم أجهل من أن يصلوا إلى هذا .

وذلك أن يقال: أولاً ذاته هي نفس أن يعقل النظام أم لا ؟ قان قسيل: هو هي، لزم أن تكون ذاته هي نفس العلم الذي هو مصدر وصفة ومعنى قائم بغيره، والعلم مع العالم هو صفة مع الموصوف كالعرض مع الجوهر، ومن المعلوم أن ذاته قائمة بنفسها، وإثبات عقل لها ليس هو إياها.

وأيضًا فذاته هي نطام الخير أم لا ؟ والأول ممتنع ، لأن ذاته ليست هي النظام الموجود في المكنات ، ولأنه قد فرق بين ذاته وبين النظام ، فهذا معلوم ، وذاته عالمة . فقد ثبت بهذا أن العالم ليس هو العلم ، ولا المعلوم ، وهذا يبطل قولهم .

وأيضًا فهذا النظام الموجود في الكل هو واجب بنفسه أو ممكن ؟ فالأول يوجب أن يكون الممكن هو الواجب والمبدع هـ والم الثاني فـإذا كان النظام ممكنًا ، فالموجب له ذاته أم علـمه به أم مجـموعهـما ؟ فإن كـان الأول فلا حاجـة إلى علمه بالنظام فتبقى ذات مجردة عن العلم . وإن كان الثاني ، فذاته موجبة للعلم ، والعلم موجب للنظام ، فهذا ذات وعلم ، وهذا ينقض قوله . وكذلك إذا قال المجموع .

وأيضًا فنفس العلم بنفس النظام من أين صار وحده مقتضيًا للنظام ، ومجرد

العلم لا يوجب المعلوم في صورة من الصور ، لا في العلم النظريّ ولا العمليّ ؟ أما النظريّ فظاهر ، وأما العمليّ فالعلم شرط في العمل ، لا أنه موجب للعمل بنفسه ، وإلا لكان كل من تصور شيئًا مما يراد يصير موجودًا بنفس تصوره .

وإذا قيل: إن العلم ينقسم إلى فعل وانفعال ، فالعلم الفعلي غايته أن يكون شرطًا في الفعل لا أنه موجب للفعل ، فكون العلم وحده هو الموجب للنظام قضية لم يذكر عليها دليلاً ، بل ادعاها دعوى مجردة ، وإذا تصورت علم أنها فاسدة بالضرورة .

وأيضًا فعلمه بالنظام الذي أبدعه تابع للنظام ، إذ لو فرض أن المبدع غير ذلك النظام كان العلم أيضًا متعلقًا به ، فيجب أن يكون سبب إبداع النظام غير العلم .

وأيضًا فالعلم من شانه أن يطابق المعلوم - أي معلوم كسان ، فلا فرق بالنسبة إلى العلم بين نظام ونظام ، وإن لم يكن هناك سبب يقتضي تخصيص ذلك النظام دون غيره .

وأيضاً فيقال: كون ذلك النظام هو النظام الأصلح أمر وجب له بنفسه أم استفاده من مبدعه ؟ والأول ممتنع ، فتعين الثاني . وإذا كان إنما استفاده من مبدعه ، فالموجب له ذات المبدع لا علمه بما في النظام من المصلحة ، إذ علمه بأن هذا نظم الخير لا يكون عسلماً حتى يكون المعلوم نظام الخير ، فلا يكون العلم هو الذي جعله نظام الخير ، وهو في نفسه لم يكن نسظام الخير بذاته ، لأنه يلزم أن يكون واجب الوجود ، فيلزم أن يكون إنما صار نظام الخير بمبدعه لا بذاته ولا بمجرد العلم ، وحينئذ فإذا لم يمكن صار نظام الخير بالعلم ، امتنع أن يصير موجوداً بالعلم بطريق الأولى .

وأيضًا فإذا قُدر الذات عالمة بنظام الخير وهي لا تريده امتنع أن تفعله ، وإذا قُدر أنها إرادته ولم تقدر عليه امتنع أن تفعله ، ومجرد العلم لا يجعل العالم قادرًا ولا مريدًا ، فتعين أنه لابد من القدرة ومن الإرادة ، وليس واحدة منهما هي العلم .

وأيضًا فافتقار الفعل إلى كون الفاعل قادراً أعظم من افتـقاره إلى كونه عالمًا . ولهذا يثبتون الأفعال الطبيعـية بقوى في الأجسام من غير علم ، فلو قالوا : إنه يفعل

بقدرة فيه تغني عن العلم ، لكان خيرًا من قولهم يفعل بعلم يغني عن القدرة ، مع أن كلاهما باطل . وهذا المكان يضيق عن استيفاء بيان فساد كلامهم ، فإنه كلما ازداد اللبيب له تصورًا وتفهمًا ازداد علمًا بفساده وتناقضه ، وبأن القوم من أجهل الناس بالله تعالى .

ولهذا أطبق العقلاء على اضطرابهم في العلم الإلهي ، حتى ابن سبعين وأمثاله يصرحون بذلك ، فهذا حال هؤلاء الفلاسفة . وصار الذين عارضوهم بالكلام المبتدع المخالف للكتاب والسنة ، الذين يقولون بأن الرب كان معطلاً عن الفعل والكلام – أو عن الكلام – ثم أحدث الكلام ، عمدتهم في السمع قوله : كان الله ولا شيء معه، ليس معهم آية ولا حديث .

ثم إن هذا الحديث يحتج به نفاة الصفات على أن القرآن مخلوق وأن الله لا علم له ولا قدرة لقوله: كان الله ولا شيء معه ، ثم زاد فيه كثير من المتأخرين: وهو الآن على ما عليه كان . ومنهم من يظن أن هذا من كلام النبي على النبي على أن النبي على لا بإسناد صحيح ولا ضعيف . ويحتج طائفة بهذا على أن الله تعالى لم يستو على العرش وأنه ليس فوق العالم بقولهم: وهو الآن على ما عليه كان ، مع أن الناس متفقون على تجرد النسب والإضافات ، وأنه تعالى بعد أن خلق السموات والأرض تجدد له نسب وإضافات كالمعية والعلو وغير ذلك .

وجاءت الاتحادية القائلون بأن وجود الخالق هو وجود المخلوق يقولون : وهو الآن على ما عليه كان ليس معه غيره ، فهذه الموجودات ليست أغياراً له ولا تعدد في الوجود ولا ثنوية ويلقنون شيوخهم العباد المشهورين أن يقولوا : الوجود واحد وهو الله ولا أرى الواحد ولا أرى الله ، ويقولون : نطق الكتاب والسنة بثنوية الوجود ، والوجود واحد لا ثنوية فيه ، ونحو ذلك من المقالات التي هي أعظم الكفر والإلحاد، وهي عند ذاك الشيخ المعظم تحقيق التوحيد ، ويكتب مضمونه في ورقة ويبعثها إلى المشهورين بالعلم والذين يرقون بها المرضى .

وقد تقدم أن هذا الحديث رواه البخاريّ في صحيحه في غيـر موضع ، فرواه في أول الكتاب في كتاب العلم ولفظه : « كان الله ولم يكن شيء قبله ، وكان عرشه على الماء ، وكستب في الذكـر كل شيء ، وخلق السـمـوات والأرض ، ، ولفظه في

موضع آخر: « ولم يكن شيء غيره » ، وفي موضع ثالث: «ولم يكن شيء معه». والحديث واحد وذكر في مجلس واحد ، فالظاهر أن النبي على لم يقل إلا أحد الألفاظ الثلاثة والآخران رويا بالمعنى ، واللفظ الثابت عنه بلا ريب هو الذي جاء في حديث آخر: « ولا شيء قبله » . وإذا قيل: ولا شيء معه ، ولا غيره ، مع كونه أخبر عن حال كون عرشه على الماء ، فمراده أنه لا شيء معه من هذا الأمر المسئول عنه ، وهم سألوه عن أول الأمر ، وسياق الحديث يدل على أنه أخبرهم بأول هذا العالم الذي خلق في ستة أيام لم يخبرهم بما قبل ذلك ، كما أن الله في القرآن إنما أخبر بذلك ، فالذي جاءت به السنة مطابق لما في القرآن ، في المستقبل : أخبر تعالى بالقيامة والحسنات والجنة والنار ، ولم يخبر بأن العالم يعدم ويفنى بحيث لا يبقى شيء ، بل أخبر باستحالة العالم .

قال تعالى : ﴿ يَوْمُ تُبَدُّلُ الأَرْضُ غَيْرَ الأَرْضِ وَالسَّمَوَاتُ وَبَرَزُوا لِلَهِ الْوَاحِدِ الْقَهَّارِ﴾ [إبراهيم : ٤٨] . وقال تعالى : ﴿ فَإِذَا السَّمَاءُ كَالْمُهُلِ ﴿ فَ وَدُحُونُ اللَّمَانُ كَالْمُهُلِ ﴿ وَكُونُ اللَّمَاءُ كَالْمُهُلِ ﴿ وَكُونُ الْجَبَالُ كَالْمَهْنِ ﴾ [المحارج : ٨، ٩] . وقال تعالى : ﴿ إِذَا رُجَّتِ الأَرْضُ رَجًّا ﴿ وَ وَيُسْتِ الْجَبَالُ بَسَّا الْجَبَالُ بَسَّا وَ فَكُونُ النَّاسُ كَالْفُونُ وَ وَكُتُتُمْ أَزْوَاجًا ثَلاثَةُ ﴾ [الراقعة : ٤- ٧] . وقال تعالى : ﴿ إِذَا الشَّمْشُ كُورَتُ ﴿ وَ وَلَا اللَّبُومُ النَّعَلَى الْجَبَالُ كَالْعَهِنِ الْمَنْفُوشِ ﴾ [القارعة : ٤ م وَ اللهُ عَالَى : ﴿ إِذَا الشَّمْسُ كُورَتُ ﴿ وَ وَإِذَا اللَّبُومُ النَّكُورَتُ ﴿ وَ وَإِذَا اللَّبَوْرُ النَّاسُ كَالْفُونُ وَ إِذَا الْمُحْوَلُ وَ وَإِذَا اللَّبُومُ الْحَلَاثُ ﴿ وَإِذَا اللَّمَاءُ انفَطَرَتُ ﴿ وَإِذَا الْبُحَارُ الْجَبَالُ اللَّهُ وَ إِذَا اللَّمَاءُ انفَطَرَتُ ﴿ وَإِذَا الْمُحَارُ الْجَبَالُ اللَّهُ وَا اللَّهُ وَا الْمُعَامُ الْمُحَارِقُ وَإِذَا الْمُحَارِقُ وَإِذَا الْمُحَارِقُ وَ وَإِذَا اللَّمُومُ اللَّهُ وَالْمَاءُ انفَطَرَتُ ﴿ وَإِذَا الْمُحَارُ السَّمَاءُ انفَطَرَتُ ﴿ وَإِذَا اللَّهُ وَالْمَ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَا اللَّهُ وَالْمَاءُ انفَطَرَتُ ﴿ وَإِذَا اللَّهُ وَالْمَاءُ انفَطَرَتُ ﴿ وَإِذَا اللَّهُ وَالْمَ اللَّهُ وَالْمَاءُ انفَطَرَتُ ﴿ وَالْمَاءُ انفَطَرَتُ وَ وَالْمَاءُ اللَّهُ وَالْمَاءُ النَّمُ وَالْمَاءُ النَّمُ وَالْمَاءُ النَّمُ وَالْمَاءُ النَّواءَ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَالْمَاءُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَو

وكذلك أخبر بإحياء الموتى وقيامهم من قـبورهم في غير موضع ، وقرر سبحانه معاد الأبدان بأنواع من التقرير ، فتارة يخبـر بوقوع إحياء الموتى ، كما أخبر بذلك في

سورة البقرة في عدة مواضع في قوله : ﴿ وَإِذْ قُلْتُمْ يَا مُوسَىٰ لَن نُوْمِن لَكَ حَتَّىٰ نَوَى اللّه جَهْرَةً فَأَخَذَتُكُمُ الصَّاعِقَةُ وَأَنتُمْ تَنظُرُونَ ﴾ [البقرة : ٥٥] إلى قوله : ﴿ فَقُلْنَا اصْرِبُوهُ بِبَعْضِهَا كَذَلِكَ يُحْيى مَوْتَكُمْ لَعَلْكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ [البقرة : ٥٦] . وقوله : ﴿ فَقُلْنَا اصْرِبُوهُ بِبَعْضِهَا كَذَلِكَ يُحْيى اللّهُ الْمَوْتَىٰ وَيُرِيكُمْ آيَاتِه لَعَلَكُمْ تَعْقَلُونَ ﴾ [البقرة : ٣٧] . وقوله : ﴿ أَلَمْ تَوَ إِلَى الذِينَ خَرَجُوا مِن دِيَارِهِمْ وَهُمْ أَلُوفَ حَذَرَ الْمَوْتِ فَقَالَ لَهُمُ اللّهُ مُوتُوا ثُمَّ أَخْياهُمْ ﴾ [البقرة : ٢٤] . وقوله : ﴿ وَوَلِه عَلَىٰ عُرُوشِهَا قَالَ أَنّى يُحْيى هَذِهِ لَلّهُ بَعْدَ مَوْتُهَا فَالَ أَنّى يُحْيى هَذِه اللّهُ بَعْدَ مَوْتُهَا فَالَ أَنّى يُحْيى هَذِه اللّهُ بَعْدَ مَوْتِهَا فَالَ أَنّى يُحْيى هَذِه لَللّهُ بَعْدَ مَوْتُهَا فَالَ أَنّى يُحْيى هَذَه اللّهُ بَعْدَ مَوْتِهَا فَالَ أَنْ يُحْيى عَلْمَ لَكُمْ لَبُعْتُ مَوْتُهَا فَالَ اللّهُ مَاتَهُ اللّهُ مَاتَهُ اللّهُ مَاتَهُ اللّهُ مَاتَهُ عَلَى عَرُوشِهَا قَالَ اللّهُ مَاتَهُ اللّهُ مَاتَهُ عَلَى مَوْتُولِهُ فَالَ الْمُؤْتَى اللّهُ مَاتَهُ اللّهُ مَاتَهُ اللّهُ مَاتَهُ عَلَمْ مَوْتُولُهُ وَلَكِن لِيَطْمَئِنَ قَلْيَ قَالَ الْمُؤْتُ مِنْ الطَيْرِ ﴾ [البقرة : ﴿ وَا لَمُ تَكُونُ لِيَطْمَئِنَ قَلْيَ قَالَ اللّهُ مَنْ الطَيْرِ ﴾ [البقرة : ٢٦] ، وذكر إحياء المسيح الموتى وذكر قصة أصحاب الكهف ونومهم ثلثمائة سنة وتسع سنين ، والنوم أخو الموت ، فهذه سبع مواضع .

ومنها إحياء الحيوان البهيم ، وإبقاء الطعام والشراب مائة سنة لم يتغير ، وذكر سبحانه إمكان ذلك بخلق الحيوان؛ وهو الخلق الأول ، وبخلق النبات ، وهو نظيره، وبخلق السموات والأرض ، وأن القادر على خلق السموات والأرض قادر على أن يخلق مثلهم ، فالأول بيان للوقوع وهذا بيان للإمكان .

وهؤلاء المتفلسفة المنكرون لمعاد الأبدان ولحدوث الأفلاك عامتهم يقولون : إن المعجزات والكرامات قوى نفسانية : إما قوة الإدراك والعلم ، وإما قوة الحركة والعمل . فالإدراك هو قوة النفس التي يُنال بها العلم ، فيجعلون ما أخبرت به الرسل وأمرت به كله استفادوه بهذه القوة من غير أن يكون هناك ملائكة هم أحياء ناطقون نزلوا عليهم بوحي ، ومن غير أن يكون لله كلام تكلم به خارجًا عن أنفسهم ، ومن غير أن يكون لله كلام تكلم به خارجًا عن أنفسهم ، ومن غير أن يكون هناك رب خلق العالم بقدرته ومشيئته يقدر على تغيير العلويات وتبديل الأرض والسموات .

وكل من فهم حقيقة قولهم وحقيقة ما جاءت به الرسل علم مناقضتهم لهم . كما قيل لبعض شيوخنا الفضلاء الذين كانوا يعرفون ذلك: ما بين الفلاسفة والانبياء؟ فقال : السيف الأحمر . بل حقيـقة أمرهم أنهم لا يؤمنون لا بالله ولا كتبـه ولا ملائكته ولا رسله ولا بالبعث بعد الموت ، فهم أسوأ حالاً من اليهود والنصارى .

والمقصود هذا أن ابن سينا وهؤلاء بنوا أصل دينهم على أن الوجود لابد له من واجب ، وأن الواجب يشترط أن يكون واحدًا ، ويعنون بالواحد ما لا صفة له ولا قدر ولا يقوم به فعل ، لئلا يثبتوا له صفة كالعلم والقدرة ، فيكون في الوجود واجبان ، وهذا ضاهوا به المعتزلة حيث قالوا : أخص صفات الرب أن يكون قديمًا فلا تكون له صفة قديمة لئلا يكون في الوجود قديمان ، وهي عبارة موهمة ، فيظن الظان أن أهل الإثبات للأسماء والصفات أثبتوا إلهين قديمين ، وهم إنما أثبتوا إلهًا واحدًا لا إله إلا هو ، وهو موصوف بصفاته التي يستحقها ، وهو سبحانه قديم بصفاته القديمة ، والصفة القديمة لا يجب أن تكون مثل الموصوف القديم ولا تكون تكون أن المرصوف المحدث ولا تكون إنسانًا ، وكذلك صفة الإنسان المحدث لا يجب أن تكون مثل الموصوف المحدث ولا تكون إنسانًا ، وكذلك صفة النبي لا يجب أن تكون مثل الموصوف المحدث ولا تكون إنسانًا ، وكذلك صفة النبي لا يجب أن تكون مثل الموصوف المحدث ولا تكون إنسانًا ، وكذلك صفة النبي لا يجب أن تكون نبيًا .

وكذلك إذا قيل: من أثبت الصفات فقد أثبت واجبين ، وتعدد الواجب ممتنع، كان موهمًا أن المثبتين أثبتوا إلهين واجبين بذاتهما ، وإنما أثبتوا إلها واحداً واجباً بنفسه له صفات لازمة له واجبة بوجوبه لا يقبل العدم ، والتعدد الممتنع في الواجب إنما هو تعدد الإله ، كما أن التعدد الممتنع في القديم إنما هو تعدد الإله القائم بنفسه ، لأن ذلك هو تعدده .

والمسلمون يقولون كما قال الله تعالى : ﴿وَإِلَهُكُمْ إِلَهُ وَاحِدٌ لاَ إِلهُ هُو الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ وَالبقرة: ١٦٣]. والتوحيد الذي جاءت به الرسل ونزلت به الكتب هو توحيد الإلهية، وهو أن يعبد الله وحده لا شريك له، وهو متضمن لشيئين، أحدهما: القول العملي، وهو إثبات صفات الكمال له، وتنزيهه عن النقائص، وتنزيهه عن أن يماثله أحد في شيء من صفاته، فلا يوصف بنقص بحال ، ولا يماثله أحد في شيء من الكمال ، كما قال تعالى : ﴿قُلْ هُو اللّهُ أَحَدٌ ﴿ اللّهُ الصّمَدُ ﴿ لَهُ يَلِدُ وَلَمْ يُولَدُ اللّهُ الصّمَدُ ﴿ وَلَمْ يُولَدُ وَلَمْ يُولَدُ وَلَمْ يُولَدُ مَا قل مائلة شيء له في ذلك ، كما قد بسطنا ذلك في غير هذا الموضع .

والتوحيد العملي الإرادي أن لا يعبد إلا إياه ، فلا يدعو إلا إياه ، ولا يتوكل إلا عليه ، ولا يخل الله عليه ، ولا يخل الله ، ولا يرجل إلا إياه ، ويكون الدين كله لله . قال تعالى : ﴿قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ ﴿ لَا أَعْبَدُ مَا تَعْبَدُونَ مَا أَعْبُدُ وَ لَا أَنتُمْ عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ ﴿ وَلا أَنتُمْ عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ ﴿ وَلا أَنتُمْ عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ ﴿ وَلا أَنتُمْ وَلِي دِينٍ ﴾ ولا أنتُمْ عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ ﴿ وَلا أَنتُمْ عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ ﴿ وَلَا أَنتُمْ وَلِي دِينٍ ﴾ [الكافرون] .

وهذا التوحيد يتضمن أن الله خالق كل شيء وربه ومليكه ، لا شريك له في الملك ، فجاءت الجهمية ومن شاركهم في النفي فأدخوا في التوحيد نفي الصفات ، وهو في الحقيقة تعطيل مخالف لصريح المعقول وصحيح المنقول ، وأخذ ذلك هؤلاء الملاحدة فزادوا في النفي .

وكانت الجهمية تقول: الواحد هو الذي لا ينقسم. وهذا لفظ مجمل، فإن الله تعالى منزّه عن قبول التفريق والتبعيض، ولكن مقصودهم بذلك نفي الصفات، كما يقولون: الواحد الذي لا تركيب فيه. ومعلوم أن التركيب الذي هو التركيب المعقول من أن يكون اثنان مفترقين فيركبهما المعقول منتفي عن الله، فإن التركيب المعقول هو أن يكون اثنان مفترقين فيركبهما غيرهما، ثم إن تركبا بأنفسهما كان تركباً لا تركيباً، لكن هو أعظم امتناعاً في حق الله، وكل ما يعقل الناس أنه مركب فهو هذا، وهو يمتنع في حق الباري بضرورة العقل واتفاق العقلاء.

وما يقولونه من تركيب الجسم من الجواهر المفردة ، أو من المادة والصورة ، فهو منتف عند جمهور العقلاء في الأجسام المخلوقة ، فكيف لا يكون منتفياً عن الباري تعالى . وما يقولونه من تركيب الأعيان من وجود وماهية ، هو أيضًا منتف عند جمهور العقلاء عن المخلوقات ، فانتفاؤه عن الخالق أولى .

وما يقولونه أيضًا من تركـيب الأنواع من الصـفات الـذاتية الداخلة فـهي في ماهيتها المقومة لها المشتركة المميزة هو منتف أيضًا عند جمهور العقلاء عن المخلوقات ، فكيف يكون الخالق ؟!

وأما اتصاف الرب تعالى بصفات كماله فهذا ليس تركيبًا في المخلوقات ، والواحد منها إذا قيل : إنه موجود حيّ عليم قدير ، لم يكن في هذا تركيب يعقل أنه

تركيب ، كما يعقل تركيب الكل من أجزائه . وإذا سموا هذا تركيبًا اصطلاحًا لهم، أو توهموه تركيبًا ظنًا منهم ، لم يكن لفظهم ووهمهم موجبًا لأن ينفي عن الوب ما يستحقه من صفات كماله ، ويوجب أن يشبت وجودًا مطلقًا لا حقيقة له إلا في الأذهان ، وأي موجود قدر في الأذهان كان أكمل منه ، تعالى عما يقول الظالمون علوًا كبيرًا .

والمقصود هذا أن هؤلاء القائلين بقدم العالم وإن أقروا ببدع العالم ، فقولهم بالحجة التي يثبتون عليها إثبات مبدع العالم حجة ضعيفة ، بل قولهم مستلزم لنفي الصانع . وهذا كان المشهور عند أكثر أهل الكلام عن القائلين بقدم العالم أنهم ينكرون الصانع، وأكثر كتب المتكلمين ليس فيها نقل عن القائلين بقدم العالم إلا إنكار الصانع، ولكن الذين نقلوا كلام ابن سينا وأمثاله هم الذين صاروا يحكون عنهم قولين : أحدهما إنكار الصانع والآخر القول بوجوب العالم عن علة موجبة له ، ولبسوا بهذا على بعض الناس ، لكن القول بنفي الصانع أعظم فسادا في العقول والأديان من قولهم.

وقد بسطنا الكلام على طرق الناس في إثبات الصانع في غير هذا الموضع ، وبينا كشرة الطرق في ذلك ، وأن القرآن جاء بأكمل الطرق في ذلك ، وتكلمنا على قول من قال: إن الإقرار بالصانع فطري ضروري، ومن قال: إنه نظري استدلالي ، ومن قال: إنه تارة يكون فطريًا ضروريًا ، وتارة يكون نظريًا استدلاليًا ، وذكرنا ما يُذكر في ذلك من المقدمات التي لا يُحتاج إليها في أصل الاستدلال ، وإنما يحتاج إليها من عرضت له الشبهة التي يحتاج إلى إزالتها ، فتكون الحاجة إلى تلك المقدمة عارضة بحسب حال بعض الناس، ليست لازمة لكل من عرف الصانع أو استدل على وجوده، فهي من عوارض طريق المعرفة لا من لوازم طريق المعرفة .

وهذا مثل إبطال الدور والتسلسل وغير ذلك ، فإن الناس في هذا الباب تنوعت مسالكهم ، فمن الناس من سلك في العلم بإثبات الصانع طريقة يزعم أنه لا يمكن معرفته إلا بها ، كما يفعل ذلك كثير من أهل النظر والكلام . ثم تسلك الطريقة قد تكون صحيحة مع طولها واختصارها ، أو قد تكون باطلة . وآخرون يقولون كل ما ذكره الناس من الطرق النظرية والمسالك الاستدلالية في هذا الباب فهو بدعة وضلال لا يُحتاج إليه ولا يُنتفع به .

وتحقيق الأمر أن الأدلة المذكورة نوعان : حق وباطل ، والحق نوعان : أحدهما فيه تطويل لا يحتاج إليه كل أحد ، والباطل مذموم مطلقًا .

والتطويل الذي يذكر عـلى سبيل الحاجـة إليه ، مع أنه يمكن الاسـتغناء عنه ، مذموم أيضًا .

وأما التطويل الذي قد ينتفع به بعض الناس ، أو يحتاج إليه بعضهم ، فإذا ذكر على هذا الوجه فهو حسن ، وإن كان يستغني عنه بعض الناس .

والنوع الثاني من الأدلة ما هو صحيح مذكور على أقرب الطرق ، فهذا حق لا عيب فيه ، وليس هذا موضع تفصيل الكلام في هذا ، فإن هذا أعظم من أن يكون تبعًا لغيره .

والمقصود هنا التنبيه على أن هؤلاء القائلين بأن العالم معلول لعلة مبدعة وأن معجزات الأنبياء قوى نفسانية ، هم شر من أكثر المشركين وعبّاد الأصنام . ومما يبين ذلك أن هؤلاء لا يقولون : إن العبادات التي شرعتها الرسل إنما غايتها إصلاح خلق الإنسان ، فإن حكمتهم كحكمة سائر الناس نوعان : علمية وعملية . والعملية هي إصلاح سياسة الخُلُق والمنزل والمدينة . ويزعمون أن الشرائع مقصودها هو هذا ، وهو السياسة المدنية والمنزلية والخلقية .

وقد تقدم أنّا لا ننكر ما في قولهم من الحق ، بل ننكر عليهم ما في قولهم من الباطل . وننكر عليهم زعمهم أن لا حق فيما جاءت به الرسل إلا ما ذكروه ، فننكر تصديقهم بكثير من الباطل ، وتكذيبهم بكثير من الحق . ولا ريب أن فيما جاءت به الرسل إصلاح أخلاق الناس، وإصلاح منازلهم في عشرة الأهل والأزواج وغير ذلك ، وإصلاح المدائن بالسياسة العادلة الشرعية . لكن هذا كله جزء من مقاصد الرسل ، وهؤلاء الفلاسفة إنما قالوا هذا لأن الله عندهم لا يجيب دعاء داع ولا يحدث ثوابًا لعابد مطيع ، وليس للنفوس بعد المفارقة عندهم ثواب منفصل عنها ، ولا عقاب منفصل عنها ، ولا عقاب منفصل عنها ، ولا عقاب منفصل عنها ، ولا يقوم الناس من قبورهم عندهم ما يحصل للنفوس من تصرف النفس في هيولي العالم ، والعمل الصالح ثوابه عندهم ما يحصل للنفوس من الهيئة الصالحة ، والنعيم بعد الفراق عندهم هو نفس تنعمها بما يحصل لها من العلم .

مع أن في أقوالهم أنواعًا من الفساد ، فإن كمال الإنسان عندهم أن يصير عالمًا معقولًا موازيًا للعالم الموجود يتمثل فيه صورة الرجود على ما هو عليه .

ثم إنهم يجعلون ذلك هو العلم بالوجود المطلق ، والمطلق إنما هو في الأذهان لا في الأعيان ، ويقولون : الفلسفة الأولى هي العلم بالوجود ولواحقه ، فيقسمون الوجود إلى : واجب وممكن ، وجوهر وعرض ، والجوهر خمسة أنواع ، والعرض تسعمة أنواع ، ونحو ذلك . وهذا كلمه علم بأمور كليمة مطلقة لا وجود لها إلا في الذهن ، فليس هو علمًا بنفس أعيان الحقائق الموجودة في الخارج ، وليس في شيء من هذا علم بالله ولا ملائكته ولا بأنبيائه ، بل ولا بسمواته وأرضه ، فإن العلم بهذه عندهم من العلم الطبيعي لا من علم ما بعد الطبيعة .

فهم ضلوا من وجوه: منها: ظنهم أن النفس كمالها في مجرد العلم ، وأن العبادات الشرعية مقصودها تهذيب الأخلاق ورياضة النفس حتى تستعد للعلم ، فإن هذا باطل قطعًا. وذلك أن النفس لها قوتان: قوة علمية وقدوة عملية ، قوة الشعور والعلم والإحسان ، وقوة الحب والإرادة والطلب والعمل ، فالنفس ليس كمالها في أن تعلم ربها فقط ، بل في أن تعرف وتحبه ، وإلا فإذا قُدّر أن النفس تعرف الواجب الوجود وهي تبغضه وتنفر عنه وتذمه كانت شقية معذبة ، بل هذا الضرب من أعظم الناس شقاءً وعذابًا ، وهي حال إبليس وفرعون وكثير من الكفار ، فإنهم عرفوا الحق ولم يجوه ولم يتبعوه ، وكانوا أشد الناس عذابًا .

بل حب الله تعالى هو الكمال المطلوب من معرفته ، وهو من تمام عبادته ، فإن العبادة متضمنة لكمال الحب مع كمال الذل . وهذا حقيقة دين إبراهيم الخليل - عليه السلام - إمام الحنفاء ، الذي قبال الله تعالى فيه : ﴿إِنَّ إِبْرَاهِيمَ كَانَ أُمَّةً قَانِتًا لِلّهِ حَيفًا السلام - إمام الحنفاء ، الذي قبال الله تعالى فيه : ﴿إِنَّ إِبْرَاهِيمَ كَانَ أُمَّةً قَانِتًا لِلّهِ حَيفًا وَلَمْ يَكُ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ [النحل : ١٢٠] ، والأمة : هبو الذي يُؤتم به ، كما أن القبدوة ، والذي يُقتدى به . كما قال في الآية الأخرى : ﴿وَإِذِ البَّلَىٰ إِبْرَاهِيمَ رَبُّهُ بِكُلُمَاتَ فَأَتَمَّهُنَّ قَالَ إِنِي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا ﴾ [البقرة : ١٢٤] ، وإبراهيم الخليل هو الذي عادًى هؤلاء كالنمرود وغيره .

فنفس عبادة الله وحده ومحبته وتعظيمه هو من أعظم كمال النفس وسعادتها ،

لا أن سعادتها في مجرد السعلم الخالي عن حب وعبادة وتأله . وقول هؤلاء من جنس قسول جهم وأتباعه ، الذين يجعلون الإيمان مسجرد علم النفس أو تصديقها ، ولا يجعلون حبها – وغير ذلك من أعمالها – من الإيمان . وقسد بينا فساد قول هؤلاء في غير موضع .

وهؤلاء المتفلسفة جمعوا الشركله ، فقول جهم بن صفوان الذي عَظَمَ السلف الإنكار عليه جزء من قولهم ، بـل المشركون الذين جـعلوا مع الله أنداداً يحبونهم كحب الله خير من هؤلاء الفلاسفة ، فإن أولئك أثبتـوا محبة الله ، فـجعلوها من كـمال الإنسان ، لكن ضلوا حيث أحبوا مع الله غيره فكانوا مشركين ، وهؤلاء معطلون لم يشبتوا محبة له لا خالصة له ولا مشتركة مع غيره ، ولهذا لا يعبدونه بقلوبهم ، إذ العبادات عندهم إنما مقصودها إعداد النفس لمجردالعلم الذي يزعمون أنه الغاية عندهم .

وكذلك الجهمية لا تجد في قلوبهم من محبة الله وعبادته ما في قلوب عباده المؤمنين، بل غاية عابدهم أن يعتقد أن العباد من جنس الفعلة الذين يعملون بالكراء ، فمنتهى مقصوده هو الكراء الذي يعطاه ، وهو فارغ من محبة الله . والفلاسفة تذم هؤلاء وتحتقرهم ، كما ذكرنا كلامهم في ذلك في غير هذا الموضع ، لكن هؤلاء خير منهم في الجملة فإنهم يوجبون العبادة ويلتزمونها ويعتقدون لها منفعة غير مجرد كونها سببًا للعلم ، بخلاف الفلاسفة والمتصوفة والمتفلسفة ، فإن عبادتهم مقصودها الكشف والتأثير ، كما يذكره أبو حامد وأتباعه . ومما يبين أمر هذا أنهم يقولون : إن الله يلتز ويبتهج ، وهذا وإن كان قد أنكره طوائف من المعتزلة وغيرهم من أهل الكلام ومن اتبعهم ، فالسلف والأئمة وأهل السنة مقرون بما جاء به الكتاب والسنة من محبة الله وفرحه ورضاه وضحكه ونحو ذلك ، وما يثبتون من الحق فهو داخل في هذه المعاني ، لكن أهل السنة يعبرون بالعبارات الشرعية ، فيجمعون بين كمال المعنى واللفظ وموجب العقل والشرع .

وهؤلاء المتفلسفة أخطأوا من وجه آخر حيث قالوا: اللذة إدراك الملائم من حيث هو ملائم . وهذا غلط فإن اللذة ليست هي الإدراك ، ولكن الإدراك سببها ، فهي حاصلة عنه كحصول الصوت عن الحركة والشبع عن الأكل . وذلك أن الإنسان

يشتهي الطعام فيأكله فيلتسذ به . هنا ثلاثة أشياء : شهوة وإدراك ولذة ، فليست اللذة هي نفس الأكل والذوق ، وإنما هي أمر آخر يحصل بالأكل والذوق ، وهو أمر يجده الإنسان من نفسه فلا يعبر عنه بعبارة بمعنى أبين منه ، وكل حي يجد في نفسه اللذة والألم . وهؤلاء القوم من عادتهم أنهم يجعلون المعاني المتعددة شيئًا واحدًا ، فيجعلون العلم هو العالم ، والقدرة في علمون العلم هو العالم ، والقدرة هي القادر ، فكذلك جعلهم اللذة هي الإدراك ، وفي موضع آخر يجعلون الشيء الواحد أشياء متعددة ، كما يجعلون الحقائق الموجودة في الخارج شيئين ، ويجعلون صفاتها اللازمة لها ثلاثة أشياء مقومة داخلة فيها ولازمة لماهيتها .

ومما يبين ذلك أن اللذة لا تكون إلا مع محبة ، فما لا يكون محبوبًا لا يكون في إدراكه لذة ، وحب الشيء زائد على التصور المشروط في محبته ، فكذلك اللذة به زائدة على الإدراك المشروط في اللذة .

وإذا تبين هذا عُلم أن الرب تعالى موصوف بالعلم والحب والفرح والرضا وغير ذلك مما جاء به الكتاب والسنة . والعبد كماله في أن يعرف الله فيسحبه ، ثم في الآخرة يراه ويلتذ بالنظر إليه .

كما في صحيح مسلم عن صهيب عن النبي على أنه قال: ﴿ إِذَا دخل أهل الجنة الجنة نادى مناد: يا أهل الجنة إن لكم عند الله موصداً يريد أن ينجزكموه ». فيقولون: ما هو؟ ألم يبيض وجوهنا ويشقل موازيننا ويدخلنا الجنة ويجرنا من النار؟ قال: «فيكشف الحجاب فينظرون إليه فما أعطاهم شيئًا أحب إليهم من النظر إليه وهو الزيادة»(١).

وفي حديث عمار بن ياسر عن النبي على اللهم إني أسألك لذة النظر إلى وجهك ، والشوق إلى لقائك ، في غير ضراء مضرة ، ولا فتنة مضلة ، ، رواه النسائي (٢) ، وغيره (٢)

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في الإيمان (۱٬۱۳۱) ح(۲۹۷/ ۱۸۱) ، والترمذيّ في التــفسير (۲۸۲/) ح(۳۱۰۵) ، وابن ماجه في المقدمة (۱/۲) ح(۱۸۷) ، والإمام أحمد في مسنده (٤/٢٠٤) ح(۱۸۹۰) .

<sup>(</sup>٢) في كتاب السهو (٢/٤٧) ..

<sup>(</sup>٣) أخرجه الإمام أحمد في مسئده (٥/ ٢٢٧) ح(٢١٧٢٣) .

والمقصود هنا أن النفس ليـس كمالها في مجرد علم بـالله لا يقترن به حب لله ولا عبادة له ولا غير ذلك ، بل لا تصلح وتكمل إن لم تحب الله وتعبده .

وأيضًا فلو قدر كمالها في مجرد العلم فليس هو العلم بوجود مطلق وامور كليات تقوم بنفسه ، وهذه هي العقليات التي يجعلونها كمال النفس ، لا سيما على رأى ابن سينا وموافقيه ، الذين يزعمون أن الأمور المعينة الشخصية لا تدرك إلا بجسم أو قوة في جسم ، والنفس عندهم ليست كذلك ، فلا تدرك شيئًا من المعينات الموجودة في الخارج ، وهذا مما نفوا به كون الباري تعالى يعلم المعينات الموجودة المسماة بالجزئيات ، فهو عندهم لا يعلم إلا أمراً مطلقًا كليًّا ، وكذلك النفس ، ومعلوم أن الموجودات الخارجة ليست كلية ، فلا يكون العلم بتلك المطلقة المجردة عن التعيين علمًا بموجود في الخارج ، فليس هذا علمًا حقيقيًّا مطلوبًا بالقصد الأول ، وإنما العلم الحقيقيّ المطلوب بالقصد الأول ، وإنما العلم الحقيقيّ المطلوب بالقصد الأول هو العلم بالموجودات الخارجة الثابتة في نفسها .

وأيضًا فالعلم الذي تكمل النفس به لا بد أن يتضمن العلم بالله ، وهم لا يعرفون الله بل إنما يعرفون وجودًا مطلقًا لا يوجد إلا في الأذهان لا في الأعيان . فهم إنما جعلوا العبادات لأجل إصلاح الأخلاق بناء ، على أن المقصود بالقصد الأول إنما هو تكميل النفس بهذا العلم ، وأن تهذيب الأخلاق ورياضة النفس تُعد النفس لذلك ، والعبادات تعين على ذلك ، فإذا بين فساد الأصل الذي بنوا عليه كلامهم تبين فساده من أصله .

وأيضًا فقد علم بالاضطرار من النقل المتواتر والتجارب المعروفة أن الأعمال الصالحة توجب أموراً منفصلة من الخيرات في الدنيا ، وأن الأعمال الفاسدة توجب نقيض ذلك ، وأن الله تعالى عند أهل الشرك والفواحش والظلم ، كقوم عاد وثمود ولوط وأهل مدين وفرعون ، بالعذاب المنفصل والمشاهد الخارج عن نفوسهم، وأكرم أهل العدل والصلاح بالكرامات الموجود في المشاهدة . وهذا أمر تقر به جميع الأمم ، فكيف يقال : إن العبادات والطاعات ليس مقصودها إلا ما يوجد في النفس من صلاح الخلق ؟

وأيضًا فقد تبين بما تقدم أن الله تعالى فاعل مختار يفعل بمشيئته وقدرته ، وأنه يجيب دعاء عباده المؤمنين ، وأنه يخرق السعادات بأمور خارجة عن القوى الطبيعسية والنفسانية المعلومة . وهذا بما يبين تأثير العبادات والطاعات في الخارج .

ومما يبين فساد قولهم أنهم يـزعمون أن المقـصود بالرسالة إنما هو إقامـة عدل الدنيا، وأن الرسل لم تبين للناس حـقائق الأمور ، بل أظهرت خـلاف ما أبطنت بناءً على أن الحق في نفس الأمر هو قول الفلاسفة .

وهذا إذا ظهر للناس أنكرت الفطر وكذَّب به الناس ، ولم يبق عندهم إله يخشى ويعبد، ولا رب يصلى له ويسجد . قالوا : فالرسل ما كان يمكنهم إظهار الحق الذي هو قولنا ، فأظهرت للناس من التمثيلات ما ينتفعون به ، وكانت في الباطن تعتقد ما تعتقده الفلاسفة . ولهذا يقولون : إن الخواص تسقط عنهم العبادات، كما يقول ذلك من يقوله من القرامطة الباطنية ، والفلاسفة ، وملاحدة المتصوفة وغيرهم. قالوا : لأن المقصود العلم والمعرفة ، فإذا حصل المقصود لم يبق في العبادة فائدة .

ويقولون : إن النبي ﷺ كان يُسر إلى خواص أصحابه ما يوافق قولهم . ومن عرف حال نبينا ﷺ وحال أصحابه معه ، علىم بالاضطرار أن هؤلاء مخالفون له مناقضون مفترون عليه ، وأنهم من شرار المنافقين .

فإن النبي على وخواص أصحابه كانوا من أعبد الناس لله وأعظمهم إتبانًا بأداء الواجبات وترك المحرمات ، وكان خواص أصحابه من أعظم الناس تقريرًا لما بُعث به من الإخبار عن الله بأسمائه وصفاته وعن ملائكته وعن اليسوم الآخر وغير ذلك من أخباره ، ومن أعظم الناس تقريسرًا لما بعث به من الأمر والنهي ، فكان ما يبطنونه من العلم والحال موافقًا لما يظهرونه من القول والعمل ، ولم يكونوا يبطنون ما يناقض ظاهرهم ، ولا كانوا يعتقدون مذهب أهل النفي ، بل قول نفاة الصفات إنما حدث في الأمة بعد انقضاء عصر الصحابة وكبار التابعين ، وإلا فلم يكن أحد يتكلم في زمن الصحابة بشيء من أقوال الجهمية نفاة الصفات ، فكيف بأقوال هؤلاء الملاحدة الذين نفى الصفات بعض إلحادهم ؟!

ولهذا تنازع الناس في الجهمية : هل هم من الثنين وسبعين فرقة أم لا ؟ فقالت طائفة من السلف كيوسف بن أسباط وعبد السله بن المبارك : الثنتان وسبعون فرقة هم الخوارج والشيعة والقدرية والمرجئة ، وأخرجوا الجهمية من أن تكون من الثنتين وسبعين فرقة ، وهذا قول طائفة من أصحاب أحمد وغيرهم .

وبكل حال فالجهمية حدثوا في الإسلام بعد حدوث هذه البدع الاربعة . فأما الصحابة والتابعون فمتفقرن على إثبات ما جاء به الرسول على من صفات الله واليوم الآخر والعبادات الشرعية . واعلم أن النصارى واليهود خير من هؤلاء من وجوه متعددة فيما يتعلق بالاعتقادات والعبادات ، والاعتقاد يدخل عندهم في الحكمة النظرية ، والعبادات في الحكمة العملية .

والمقصود هنا الحكمة العملية ، فإن اليهود والنصارى يقرّون بالعبادات وبأن الله هو المستحق للعبادة ، ويقرّون بالثواب والعقاب المنفصلين مع القيامة الكبرى ، ومعاد الأبدان مع معاد النفوس ، إلى غير ذلك مما جاءت به الرسل ، لكن بدّلوا بعض ما جاءت به الرسل ولم يتبعوا الناسخ من شرائعهم ، فآمنوا ببعض الكتاب وكفروا ببعض ، فوقعوا فيما وقعوا فيه من الكفر بعد التبديل والنسخ للكتاب الأول . وليس في أصل دين اليهود والنصارى سقوط فعل العبادات الشرعية عن أحد ، ولا حل المحرمات الشرعية لأحد .

وهؤلاء لما ظنوا أن كمال الإنسان في أن يعرف الوجود فقط ، وظنوا أن ما ذكروه يحصل به معرفة الوجود ، ظنوا أن العارف منهم لا تجب عليه العبادات الشرعية ولا تحرم عليه المحرمات الشرعية ، حتى صار المثل يضرب بهم فيقول المترسل في رسائله : إنهم استحلوا حرمتي كاستحلال الفلاسفة محظورات الشرائع .

ولهذا صارت الملاحدة الباطنية تسلك هذا المسلك فيسقطون الواجبات الشرعية عن البالغين منهم ، ويبيحون لهم المحرمات الشرعية ، والملاحدة الباطنية من الصوفية سلكوا نوعاً من هذا ، وإن كانوا لا يصلون إلى إلحاد ملاحدة الإسماعيلية ونحوهم من المنتسبين إلى التشيع ، مع اتفاق الشيعة المسلمين على أنه كفار ، وهؤلاء الطوائف براء من الحنيفية ملة إبراهيم ، بل من أتباع المرسلين كلهم .

فإن الله تعالى أرسل الرسل ليدهوا الخلق إلى عبادته وحده لا شريك له ، كما قال تعالى : ﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالإِنسَ إِلاَّ لَيَعْبُدُونَ ﴾ [الذاريات : ٥٦] . وقال تعالى : ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلُكَ مِن رَّسُولَ إِلاَّ نُوحِي إِلَيْهَ أَنَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ أَنَا فَاعْبُدُونَ ﴾ [الانبياء : ٢٥]. وقال تعالى : ﴿وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّة رَّسُولاً أَن اعْبُدُوا اللّهَ وَاجْتَبُوا الطّاغُوتَ ﴾ [النحل : وقال تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا النّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الّذِي خَلَقَكُمْ وَالّذِينَ مِن قَبْلِكُم لَعَلَكُمْ تَقُونَ ﴾ [البقرة : ٢١] .

وأخبر عن كل نبي أنه دعا قومه إلى ذلك ، فقال عن نوح : ﴿وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَىٰ قَوْمِهِ فَقَالَ عَن نوح : ﴿وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَىٰ قَوْمِهِ فَقَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُم مِنْ إِلَه غَيْرُهُ إِنّي أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمِ عَظيمٍ ﴾ [الأعراف : ٥٩] ، وقال عن هود : ﴿وَإِلَىٰ عَادٍ أَخَاهُمْ هُودًا قَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا اللَّهُ مَا لَكُم مِنْ إِلَه غَيْرُهُ ﴾ [هود : ٥٠] ، وكذلك سائرهم ، وأمثال ذلك .

فكمال الإنسان وصلاحه وسعادته في أن يعبد الله وحده لا شريك له ، وهذه ملة إبراهيم التي قال الله فيها : ﴿ وَمَن يَرْغَبُ عَن مِلَّة إِبْراهِيمَ إِلاَّ مَن سَفَهُ نَفْسَهُ ﴾ [البقرة: ١٣٠] ، وقال : ﴿ بَلَىٰ مَنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ لِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ فَلَهُ أَجْرُهُ عِندَ رَبِّهِ وَلا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ ولا هُمْ يَحْزُنُونَ ﴾ [البقرة: ١١٢] .

وهذا هو الإسلام العام الذي بعث الله به جميع الرسل ، وهو الذي لا يقبل من أحد دينًا غيره ، لا من المتقدمين ولا من المتأخرين .

قال تعالى عن نوح : ﴿ يَا قَوْم إِن كَانَ كَبُرَ عَلَيْكُم مُقَامِي وَتَذْكِيرِي بِآيَاتِ اللّهِ فَعَلَى اللّهِ قَلَى اللّهِ قَلَى عَلَيْكُم مُقَامِي وَتَذْكِيرِي بِآيَاتِ اللّهِ فَعَلَى اللّهِ تَوَكَّلْتُ فَأَجْمِعُوا أَمْرَكُمْ وَشُرَكُمْ فُمُ لَا يَكُنْ أَمْرُكُمْ عَلَيْكُمْ غُمَّةً ثُمَّ اقْضُوا إِلَيَّ وَلا تُنظِرُونِ ﴿ إِنْ اللّهِ عَلَى اللّهِ وَأَمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ لَنظِرُونِ ﴿ إِنْ أَجْرِي إِلا عَلَى اللّهِ وَأَمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ الْمُسْلَمِينَ ﴾ [يونس : ٧١ ، ٧٧] .

وقال تعالى عن إبراهيم : ﴿ وَمَن يَرْغَبُ عَن مِلْةَ إِبْرَاهِيمَ إِلاَّ مَن سَفَهَ نَفْسَهُ وَلَقَدَ اصْطَفَيْنَاهُ فِي الدُّنْيَا وَإِنَّهُ فِي الآخِرَةِ لَمِنَ الصَّالِحِينَ ﴿ ثَنَ اللَّهَ قَالَ لَهُ رَبُّهُ أَسْلِمْ قَالَ أَسْلَمْتُ لَرُبُ الْعَالَمِينَ ﴿ إِنَّ اللَّهَ اصْطَفَىٰ لَكُمُ الدِّينَ فَلا لَوْبَ الْعَالَمِينَ ﴿ إِنَّ اللَّهَ اصْطَفَىٰ لَكُمُ الدِّينَ فَلا تَمُوتُنَ إِلاَّ وَأَنتُم مُسْلَمُونَ ﴾ [البقرة : ١٣٠-١٣٢] .

وقــال تعالى عن مــوسى : ﴿ يَا قَوْمِ إِنْ كُنتُمْ آمَنتُم بِاللَّهِ فَعَلَيْهِ تَوَكَّلُوا إِنْ كُنتُم مُسْلِمِينَ﴾ [يرنس : ٨٤] .

وقال تعالى عن أنبياء بني إسرائيل : ﴿إِنَّا أَنزَلْنَا التَّوْرَاةَ فِيهَا هُدَّى وَنُورٌ يَحْكُمُ بِهَا النَّبِيُّونَ اللَّذِينَ اللَّهِ وَكَانُوا اللَّهِ وَكَانُوا عَلَى اللَّهِ وَكَانُوا عَلَيْهِ شُهَدَاءَ﴾ [المائدة : ٤٤] .

وقال تعالى في قصة بلقيس : ﴿قَالَتْ رَبِّ إِنِّي ظَلَمْتُ نَفْسِي وَأَسْلَمْتُ مَعَ سُلَيْمَانَ لِللهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ﴾ [النمل : 33] .

وقال تعالى عن الحواريين : ﴿وَإِذْ أَوْحَيْتُ إِلَى الْعَوَارِيِّينَ أَنْ آمِنُوا بِي وَبَرَسُولِي قَالُوا آمَنًا وَاشْهَدْ بِأَنَّنَا مُسْلِمُونَ﴾ [المائدة : ١١١] ، فهؤلاء السَعداء الكاملون من نوح إلى الحواريين على الإسلام .

وكذلك الإيمان ، قال تعالى : ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَالَّذِينَ هَادُوا وَالنَّصَارَىٰ وَالصَّابِئِينَ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وَعَمِلَ صَالِحًا فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ عِنِدَ رَبِّهِمْ وَلا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ﴾ [البقرة : ٦٢] .

فبيّن اتصاف السعداء من هذه الأصناف الأربعة بالإيمان بالله واليوم الآخــر والعمل الصالح .

وقد ذكر في سورة الحج ست ملل، فقال : ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَالَّذِينَ هَادُوا وَالَّذِينَ هَادُوا وَاللَّذِينَ اللَّهَ عَلَىٰ وَالشَّابِينَ وَالنَّصَارَىٰ وَالْمَجُوسَ وَالَّذِينَ أَشْرَكُوا إِنَّ اللَّهَ يَفْصِلُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةَ إِنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْء شَهِيدٌ ﴾ [الحج : ١٧]، فهنا لما ذكر فصله بينهم يوم القيامة ذكر الملل الست، وهناك لما ذكر السعداء لم يذكر إلا الملل الأربع ، فإن المجوس والمشركين ليس منهم من آمن بالله واليوم الآخر وعمل صالحًا ، بل كلهم كفار .

والقرآن بين أن السعداء هم الذين اتبعوا الرسل، ولا يكون الكامل إلا سعيدًا، وأن الأشقياء هم المخالفون لـلرسل ، فإنما يعذب الله في الآخرة من يخالف الرسل ، كما قال تعالى : ﴿وَمَا كُنَّا مُعَذّبِينَ حَتَّىٰ نَبْعَثَ رَسُولاً﴾ [الإسراء : ١٥] ، وقال تعالى : ﴿كُلَّمَا أَلْقِيَ فِيهَا فَوْجٌ سَأَلَهُمْ خَزَنَّهَا أَلَمْ يَأْتِكُمْ نَذِيرٌ ﴿ فَي قَالُوا بَلَىٰ قَدْ جَاءَنَا نَذِيرٌ فَكَذَّبْنَا

٣٥٧ ـــــقاعدة في تحقيق الرسالة وإبطال قول أهل الزيغ والضلالة المسمى \* بالصفدية »

وَقُلْنَا مَا نَزَلَ اللَّهُ مِن شَيْءٍ إِنْ أَنتُمْ إِلاَّ فِي ضَلال كَبِيرٍ ﴾ [الملك : ٨، ٩] ، وأمــثال هذه النصوص .

وقد قدال تعالى في خطابه لإبليس: ﴿لأَمْلاَنَ جَهَنَّمَ مِنكَ وَمَمِّن تَبِعَكَ مَنْهُمْ أَجْمَعِينَ﴾ [ص: ٨٥]، فأقسم أنه لابد أن يملأها منه ومن أتباعه ، فدل ذلك على أنه لا يدخلها إلا من اتبع الشيطان ، إذ لو دخلها غيرهم لامتلأت من هؤلاء وهؤلاء، وهو خلاف النص .

ولهذا لما تنازع الناس في أطفال الكفار ، فطائفة جزمت بأنهم كلهم في النار ، وطائفة جزمت بأنهم كلهم في الجنة ، كان الصواب الذي دلت عليه الأحاديث الصحيحة ، وهو قول أهل السنة : أنه لا يحكم فيهم كلهم بجنة ولا بنار ، بل يقال فيهم كما قال النبي عليه : « كل مولود يولد على الفطرة فأبواه يهودانه أو يمجاسنه أو ينصرانه ، كما تنتج البهيمة بهيمة جمعاء هل تحسون فيها من جدعاء ؟ » قيل : يا رسول الله ، أفرأيت من يموت من أطفال المشركين وهو صغير ؟ فقال : « الله أعلم ما كانوا عاملين »(۱).

وكذلك ثبت هذا في الصحيحين عن ابن عباس عن السبي على ، وقد جاء في اثار أخرى أنهم محتجزه يوم القيامة ، وجاءت بذلك أحاديث صحيحة عن النبي اثار في من لم تبلغه الدعوة في الدنيا كالمجنون والشيخ الكبير الأصم ، الذي أدركه الإسلام وهو أصم لا يسمع ما يُقال ، ومن مات في الفترة ، وأن هؤلاء يؤمرون يوم القيامة فإن أطاعوا دخلوا الجنة وإلا استحقوا العذاب ، وكان هذا تصديقًا لعموم قوله تعالى : ﴿ وَمَا كُنّا مُعَذَّبِينَ حَتَّىٰ نَبْعَثَ رَسُولاً ﴾ [الإسراء : ١٥] . وبذلك استدل أبو هريرة على أن أطفال الكفار لا يعذبون حتى محتحنوا في الآخرة .

وقد قال تعالى في حق السعداء : ﴿ سَابِقُوا إِلَىٰ مَغْفِرَةً مِن رَبِّكُمْ وَجَنَّةً عَرْضُهَا كَمَرْض السَّمَاء وَالأَرْضِ أُعِدَّتْ لِلَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ ﴾ [الحديد : ٢١] ، فبيّن أن الجنة

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاريّ في التفسير (٨/ ٣٧٣) ح(٤٧٧٥) ، ومسلم في القدر (٤/٤٠٢) ح(٢٦٥٨/٢٢) ، وأبو داود في السنة (٤/ ٢٢٩) ح(٤٧١٤) ، والترمذيّ في القدر (٤/ ٤٤٧) ح(٢١٣٨) ، والإمام مالك في الموطأ في الجنائز (١/ ٢٤١) ، برقم (٥٢) ، والإمام أحمد في مسنده (٢/ ٣١٣) ح(٢١٩٩)

أعدت للذين آمنوا بالله ورسله .

وقال تعالى : ﴿ فَإِمَّا يَأْتَيْنَكُم مّنِي هُدُى فَمَنِ اتّبَعَ هُدَايَ فَلا يَضِلُ ولا يَشْقَىٰ ﴿ آَنِكُ مَوَنُ أَعْرَضَ عَن ذَكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكًا وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَعْمَىٰ ﴿ آَنِكَ أَلْوَمْ أَنْسَيَهَا وَكَذَلِكَ الْيُوْمَ تُنسَى ﴾ حَشَرْتَنِي أَعْمَىٰ وَقَدْ كُنتُ بَصِيرًا ﴿ آَنِ هَا كَذَلِكَ أَتَنْكَ آيَاتُنَا فَنسَيتَهَا وَكَذَلِكَ الْيُوْمَ تُنسَى ﴾ [طه : ١٢٦ - ١٢٣] ، فبين أن من اتبع الهدى السذي جاء من عنده ، وهو ما جاءت به الرسل، فإنه لا يضل ولا يشقى ، بل يكون من المهتدين المفلحين ، كما قال تعالى في نعتهم : ﴿ ذَلِكَ الْكَتَابُ لا رَبْبَ فيه هُدًى لَلْمُتَقِينَ ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهِ وَيُقِيمُونَ فِي اللّهَ وَيُقِيمُونَ الصّرةَ وَمَمّا رَزَقْنَاهُمْ يُنفقُونَ ﴿ وَ اللّهَ يَلُ هُدًى مِن رَبّهِمْ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلَحُونَ ﴾ [البقرة وَبالآخِرَةَ هُمْ يُوقِنُونَ ﴿ آَنَاكُ عَلَىٰ هُدًى مِن رَبّهِمْ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلَحُونَ ﴾ [البقرة وَبالآخِرة هُمْ يُوقِنُونَ ﴿ آَنَ الفَاتَحَة : ﴿هُدُنَا الصّراطَ الْمُسْتَقِيمَ ﴿ فَي صِرَاطَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَيْرِ الْمُغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضّالِينَ ﴾ [الفاتحة : ٧] .

فأهل الغضب والضلال هم أهل الشقاء والضلال ، وهم الذين قيل فيهم : ﴿إِنَّ الْمُجْرِمِينَ فِي ضَلال وَسُعُر ﴾ [القمر : ٤٧] ، وهم ضد أهل الهدى والفلاح ، فأهل الهدى الذي يتضمن العلم والسعادة هم المتبعون للكتاب المنزل، فمن آمن ببعض الكتاب وكفر ببعض كاليهود والنصارى لم يكن من هؤلاء ، فكيف بمن لم يؤمن بالكتاب ؟ بل هو ممّن قيل فيه : ﴿أَلَمْ تَرَ إِلَى الّذِينَ يُجَادُلُونَ فِي آيَاتِ اللهَ أَنَّىٰ يُصْرَفُونَ بالكتاب ؟ بل هو ممّن قيل فيه : ﴿أَلَمْ تَرَ إِلَى الّذِينَ يُجَادُلُونَ فِي آيَاتِ اللهَ أَنَّىٰ يُصْرَفُونَ اللهَ أَنَّىٰ يُصْرَفُونَ وَلَى اللّذِينَ كَذَابُوا بالْكتَاب وَبِما أَرْسَلْنَا بِهِ رُسُلْنَا فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴿ إِنَّ اللّهُ أَنَّىٰ يُصْرَفُونَ وَالسَّلالِ لَي اللّهِ اللهَ اللهُ أَنَى المُعْلَمُ وَالسَّلالِ لَي اللّهِ اللهُ اللهُ عَن الْعَلْمِ اللهُ اللهُ عَن الْعَلْمِ وَالسَّلالِ لِهُ يَسْتَهُوْ لُونَ ﴾ [غافر : ٢٩] الله قوله في آخر السورة : ﴿فَلَمَا جَاءَتُهُم رُسُلُهُم بِالْبَيّنَاتِ فَرِحُوا بِمَا عِنْدَهُم مِّنَ الْعَلْمِ وَحَالَ بِهِ مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهُوْ لُونَ ﴾ [غافر : ٢٨] ، ولهذا قيال بعض أهل العلم : إن هذه الآية تتناول الفلاسفة .

وحقيقة الأمر أن المتفلسفة نوعان : نوع معرضون عما جاءت به الرسل بعد بلوغ ذلك لهم وقيام الحجة عليهم بما جاءت به الرسل ، فهؤلاء كفار أشقياء بلا ريب. ومن كان منهم مؤمنًا بما جاءت به الرسل ظاهرًا وباطنًا ، فهذا مؤمن حكمه حكم أهل الإيمان ، لكن لا يمكن مع هذا أن نعتقد ما يناقض الإيمان من أقوالهم ، بل نوافقهم

في الأقوال التي توافق أقوال الرسل ، أو في أقوال لا تستعلق بالدين لا نفيًا ولا إثباتًا من الأمور الطبيعية والحسابية .

وأما من وافقهم على أقوالهم المخالفة لما جاءت به الرسل ، مع تعظيمه للرسل ولنواميسهم وإيجابه لاتباعهم ، كالفلاسفة المنتسبين إلى الإسلام ، فهؤلاء آمنوا ببعض ما جاء به الرسل وكفروا ببعض ، وهم يشبهون اليهود والنصارى من هذا الوجه ، لكن هؤلاء بإيمانهم بمحمد عليه خير من اليهود والنصارى ، واليهود والنصارى بإيمانهم بجنس ما اتفقت عليه الرسل من عبادة الله وحده والإيمان باليوم الآخر والقيامة الكبرى ومعاد الأبدان ، وإيجاب العبادات الشرعية وتحريم المحرمات الشرعية ، والنصارى على مذهب الفلائكة وكلام الله هم خير منهم ، إلا من كان من اليهود والنصارى على مذهب الفلاسفة ، وهذا اجتمع فيه نقص الكفر من وجهين ، وهو أسوأ حالاً من هؤلاء وهؤلاء .

فالسعادة مشروطة بشرطين: بالإيمان والعمل الصالح، بعلم نافع وعمل صالح، بكلم طيب وعمل صالح، وكلاهما مشروط بأن يكون على موافقة الرسل. كما قال أبي بن كعب - رضي الله عنه - : عليكم بالسبيل والسنة ، فإنه ما من عبد على السبيل والسنة ذكر الله خاليًا فاقشعر جلده من خشية الله إلا تحاتت عنه خطاياه كما يتحات الورق اليابس عن الشجر ، وما من عبد على السبيل والسنة ذكر الله خاليًا ففاضت عيناه من خشية الله إلا لم تمسه النار أبدًا ، وإن اقتصادًا في سبيل وسنة خير عن اجتهاد في خلاف سبيل وسنة ، فاحرصوا أن تكون أعمالكم إن كانت اجتهادًا أو اقتصادًا على منهاج الأنبياء وسننهم .

وهؤلاء ظنوا أن الكمال ليس إلا في العلم ، وأن العمل إنما هو وسيلة فقط ، ثم خرجوا في العلم والعمل عن منهاج الأنبياء وسننهم ، وإذا كانت النصارى لكونهم أدخلوا في عبادتهم نوعًا من الشرك والبدع خرجوا عن الحنيفية ، إذ كانت الحنيفية أن لا نعبد إلا الله وحده ، وأن نعبده بما شرع ، لا نعبده بالبدع . والنصارى كما قال الله تعالى فيهم : ﴿ تُحَدُّوا أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ أَرْبَابًا مِن دُونِ الله وَالْمُسيحَ ابْنَ مَرْيَمَ وَمَا أُمرُوا إِلاَ لَيَعْبُدُوا إِلَهًا وَاحدًا لا إِلهَ إِلاَّ هُوَ سُبْحَانَهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ [التوبة : ٣١] ، وقال تعالى : ﴿ وَرَهْبَانِيَةً ابْتَدَعُوهَا مَا كَتَبْنَاهَا عَلَيْهِمْ إِلاَ ابْتِعَاءَ رِضُوانِ اللهِ ﴾ [الحديد : ٢٧] .

ولهذا قال الفضيل بن عياض في قوله تعالى : ﴿لَيَبْلُوكُمْ أَيْكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً﴾ [الملك : ٢] ، قال : أخلصه وأصوبه ؟ قال : إن الحمل إذا كان صوابًا ولم يكن صوابًا لم يقبل ، وإذا كان خالصًا ولم يكن صوابًا لم يقبل حتى يكون خالصًا صوابًا ، والخالص أن يكون لله ، والصواب أن يكون على السنة .

فإذا كانت النصارى على هذه الحال فكيف به ولاء الذين هم أضل منهم ؟ فإن ما عند هؤلاء من الحكمة هو جزء مما عند النصارى . فإن السياسة الخلقية والمنزلية والمدنية داخلة في دين النصارى الذين ابتدعوا بعضه ولم ينزل الله به ، وكسر الشهوة والمغضب جنزء من عبادة الرهبان ، وكذلك الزهد في المال والرئاسة جنزء من حال الراهب الناقص الكافر ، فكيف يكون هذا هو مقصود العبادة والزهد الذي جاءت به الشريعة ؟

وهؤلاء رأوا أن النفس لها قوتان : قوة علمية وقوة عملية ، والقوة العلمية نوعان : قوة الحب والبغض ، فبالشهوة نوعان : قوة الحب والبغض ، فبالشهوة من الحب ، والغضب من البغض ، فبالشهوة تجلب المنفعة ، والغضب لدفع المضرة ، وصلاح الجميع بالعدل ، فجعلوا الحكمة العملية في هذه الأربع ، في : العلم والعدل والعفة والشجاعة أو الحلم ، فالعفة اعتدال قوة الغضب .

وهذا الذي ذكره جزء من العمل الـذي أمرت به الرسل ، وما ذكروه مع هذا أمر مجمل ، فإن العلم له أنواع كثيرة ، والشهوة والغضب يحتاج معرفة صلاحهما والعدل فيهما إلى تفصيل لا يكفي فيه هذا الإجمال ، وكذلك العدل ، فلا ريب أنه لابد في سلوك الصراط المستقيم ، صراط الذين أنعم الله عليهم من النبيين والصديقين والشهداد والصالحين من إصلاح حال هذه القوى .

## ما ذكره الغلاسفة فيه قصور وتقصير من وجوه :

لكن ما ذكروه فيه قصور وتقصير من وجوه :

أحدها: أن ما ذكروه كأمر مجمل لا يبين الأنواع التي تستعمل بها الشهوة والغضب، والأنواع التي لا تستعمل، ولا يبين مقدار ما يستعمل من هذا وهذا

ومقدار ما لا يستعمل ، فكان بمنزلة من علم أن أخلاط البدن تنقسم إلى حار وبارد ، وأنه ينبغي استعمال ما يوجب اعتدال الأخلاط ، وهذا كلام مجمل لا يفيد حفظ الصحة ولا إزالة المرض .

الشاني: أنه هب أنه حسل الاعتدال في الشهوة والغضب ، فهذا القدر لا يوجب السعادة ، ولو قُدّر أنه انضم إليه ما يسمونه علمًا ، ولا دليل لهم على أن السعادة تحصل بهذا ، والرسل متفقون على أن مجرد هذا لا يوجب السعادة .

الثالث: إن العلم الذي تحصل به السعادة لم يعرفوا لا نوعه ولا قدره.

الرابع: أن العلم الذي هو أصل السعادة ورأسها هو العلم بالله ، وهم أبعد الطوائف عنه ، فلا يعرف في المقالات المشهورة في العلم إلالهي مقالة أبعد عن الحق من مقالتهم ، فإن مقالة اليهود والنصارى في العلم الإلهي خير من مقالتهم ، ومقالات أهل البدع الداخلين في الملل ، حتى الجهمية والمعتزلة ونحوهم من الطوائف التي تذمها أئمة أهل الملل ، هي خير من مقالتهم ، وأعنى بذلك مقالة أرسطو وأتباعه ، وأما ما نقل عن الأساطين قبله فقولهم أقرب إلى الحق من قوله .

الخامس: أن الصفة اللازمة للنفس الناطقة ، التي هي الحب والإرادة ، لم يتكلموا في كمالها ولا صلاحها ، فإن الشهوة والغضب متعلقان بالبدن ، إما لجلب منافعه وإما لدفع مضاره ، ولهذا يؤمر فيهما بالعدل ، بخلاف حب النفس لمعبودها وإلهها وبغضها لغيره . وهذا هو حقيقة الحنيفية ، وهي حقيقة قول : لا إله إلا الله ، فهذا ليس لهم منه حظ أصلاً . ولهذا كان الشرك غالبًا عليهم ، بل هم معطلون في العبادة شر من المشركين ، كما قال الله تعالى : ﴿وَقَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِي أَسْتَجِبُ لَكُمْ إِنَّ العبادة شر من المشركين ، كما قال الله تعالى : ﴿وَقَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِي أَسْتَجِبُ لَكُمْ إِنَّ الله يَعْ يَسْتَكْبُرُونَ عَنْ عَبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ﴾ [غافسر : ٦٠] ، وهؤلاء مستكبرون عن عبادة الله ، بل وعن جنس العبادة مطلقًا ، وهم عن يتناوله قوله تعالى : ﴿إِنَّ الذينَ يُجَادِلُونَ فِي آيَاتِ اللّه بِغَيْرِ سُلْطَانِ أَتَاهُمْ إِنْ فِي صُدُورِهِمْ إِلاَ كَبْرٌ مًا هُم بَالغيه ﴾ [غافر : ٢٠] .

وسبب ذلك أنهم لا يجعلون للنفس بعد مفارقتها حركة أصلاً ، بل تبقى عقلاً محضًا عندهم . والعقل في اصطلاحهم هو : الروحاني العاقل الذي ليس فيه حركة

أصلاً ولا له إرادة وطلب ومحبة ، بل كل ما يمكن أن يكون له فهو له أزلاً وأبداً .

وهم يزعمون أن الأول الصادر عن واجب الوجود هو العقل الأول .

ثم عنه العقل الثاني الذي هو إله الفلك التاسع ، ثم عنه عقل ثالث الذي هو إله الفلك الثامن ، ثم كذلك إلى أن ينتهي الأمر إلى العقل العاشر الذي هو إله فلك القمر وإله ما تحته وعنه يفيض ما تحت فلك القمر من العلوم والأخلاق ، وعنه يصدر عندهم ما يوحي إلى الأنبياء وغيرهم من العلوم ، والذين يريدون أن يجمعوا بين الكتب الإلهية وبين كلام هؤلاء المتفلسفة يزعمون أن ذاك هو جبريل الذي ذكرته الرسل ، ويقولون : إنه ليس على الغيب بضنين على قراءة من قرأ بالضاد الساقطة ، أي هو فياض ليس ببخيل ، وتارة يجعلون جبريل هو ما يتشكل في نفس النبي من الصور الخيالية المناسبة للعلم الذي حصل له ، كما يحصل للناثم .

ولهذا قال من سلك سبيلهم كابن عربي : إن الولي أو خاتم الأولياء أفضل من الرسل والأنبياء ، وإن الولاية أفضل من النبوة . قالوا : لأن الذي سموه خاتم الأولياء ، يأخذ من المعدن الذي يأخذ منه الملك الذي يوحى به إلى الرسول ، فإن الرسول يأخذ عندهم عن الحيال الذي في نفسه ، وهو جبريل عندهم ، والحيال يأخذ عن المعقولات الصريحة ، والولي بزعمهم يأخذ عن تلك المعقولات ، ويزعمون أن الملائكة التي أخبرت بها الرسل هي هذه العقول العشرة أو الصور الحيالية التي تمثل في نفوس الناس .

وأما النفوس الفلكية فلهم فيها قولان: أحدهما: أنها أعراض قائمة بالفلك كالقوة الشهوية والغضبية، وهذا قول أكثر أتباع أرسطو، والثاني: أنها جواهر قائمة بأنفسها كالنفس الناطقة، وإليه يميل ابن سينا وغيره، وهذا مبسوط في غير هذا الموضع.

والمقصود هنا أن النفس الناطقة تتبقى عندهم بعد مفارقة البدن عقبلاً ليس فيها طلب وإرادة ومحبة لعلم أصلاً، وهذا هو الكمال عندهم .

## كلام ابن ملكا عن راس ارسطو وشيعته في بدء الخلق :

ولهذا لما ذكر أبو البركات مذهبهم بيّن هذا كما قال: « الفصل الثاني في ذكر رأي أرسطو وشيعته في بدء الخلق . قال من يعتبر كلامه : أن الله الذي بدأ منه

الخلق واحد من كل وجه لا كثرة فيه بوجه ، والواحد لا يصدر عنه إلا واحد . فأول خلق من الموجبودات موجود واحمد هو أقرب الموجبودات إليه وأشبههما به . قال: واسميّه عقبالاً ، ويكون معنى العقل عنده معروفًا من معنى النفس الإنسبانية من جهة كونه جوهرًا روحانيًا لا جسمانيًا كالنفس ، لكن للنفس علاقـة بالبدن كنفس الإنسان الشخصية ونفس الفلك ونفس الكوكب المحركة له على أنها تباشير التحريك والعقل بريء من الأجسام وعلائقها ، وتكون النفس كالقوة من جهة تحريك الأجسام وتبديل حالاتها فتشعر بمتجدداتها في الأين والكيف وغير ذلك مما يتجدد للمتحركات بالحركات، والعقل بالفعل فيما يعسرفه ويعلمه لا يتجدد له علم ومعرفة بشيء لم يكن يعرفه ويعلمه ، فهذا بالفعل أبدًا فيما يعقله على حال واحدة ، والنفس على حالات مختلفة من جهة ما تعرفة وتبتديه من الأجسام وفيها بحركاتها وتحريكاتها لها ، فالنفس عقل بالقوة ، والعقل عقل بالفعل ، والعقل يعقل جميع المعقولات ، والنفس تعقل بعضها ، فإن تجردت النفس عن الأجسام وانقطعت علاقتها بها وكانت مما تُعقل وممن تُعقل صارت عقلاً بالفعل أيضًا ، وتكون مرتبتها بحسب نوعها في الموجودات وكسبها من المعلومات . قالوا : فأول العقول هو هذا الذي وجد عن العلة الأولى ، وكان أول ما سموا عقلاً سموه من جهة النفس الإنسانية حيث قالوا: إنها عقل بالقوة وتصير بالفعل ، وما بالقوة لا يخرج نفسه إلى الفعل ، وإنما يخرجه إلى الفعل شيء هو بالفعل ، كالنار بالفعل تجعل النفط الذي هو نار بالقوة نارًا بالفعل ، ولا يشعل النفط نفسه فيجعل نفسه ناراً بالفعل ، فهذا الشيء الذي هو عقل بالفعل الذي يجعل نفس الإنسان عقـلاً بالفعل يسمونه العقـل الفعال ، ويقولون : إنه لنفوسنا كـالأستاذ والمعلم والمبدأ الذي عنه توجد ، فهو مبدؤها القريب في الوجود ومعادها الأدنى من الكمال . قالوا : ولكل فلك نفس محركة ، ولكل نفس عقل مفارق تقتدي به فيما تفعله وتعقله ، حتى تنتهى إلى الفلك الأول فتكون نفسه أول النفوس وعقله أول العقول ، وهو أول مـوجود وجد عن المبدأ الأول . ويقـولون عن المبدأ الأول : إنه عقل أيضًا، لكنه أعلى العقول مرتبة وهو بالفعل أبدًا، وكل عقل غيره يقتدي بغيره ، وقدوته هو مبدؤه القريب ، وهو تعالى قدوة كل مقتد ، ومبدأ كل مبدأ ، فهو المبدأ الأول والإله الأقصى ، ولا يتحاشـون من تسميته عقـالاً . وهذا العقل الذي يقولونه

الآن منقول بالعربية من لفظة قيلت في لغة يونان ، وليس موقعها في تلك اللغة موقع هذه في العربية من جهة الـوضع الأول ، على ما قلنا في علم النفس ، فإن في اللغة العربية يراد بالعقل الشيء الذي يمنع الخواطر والشهوات من الناس ويمنعها عن أن تمضى العزائم بحسبها ، فإن الإنسان يؤثر أشياء بخواطره الأولى التي تقتضي شهوته وغضبه ويرده عنها فكره ، ورأيه ونظره في عواقب أمره ، فهذا الناظر المفكر الراد عن الخواطر الأولى هو الذي يسمونه عقلاً ، من حيث يصد الإنسان عمّا همّ به كما يصد الناقة عقالها عن الحركة إلى حيث تشاء ، فهو الذي يسمونه عقلاً . والعلم بهذا إنما يصح بدليل من جهة النظر حيث يقولون : إنه إنما رد الخواطر بفكر صدر عن علم، فهو عقل من جهة العمل لا من جهة العلم ، وهذا الذي يسميه اليونان هو من جهة العلم لا من جهة العمل ويصير مبدًا للعمل » . إلى أن قال : ( وليس للعقل في عرفهم المعنى الإضافيّ وله في العربية ذلك ، فأن العقل عقل لمشيء ، ومعنى العقل المقول في لغتهم لا يُراد به الإضافة إلى شيء ، وإن كانوا يعرَّفونه بشيء ومن شيء ، ويسمُّونه باسم يخصه من ذاته لا من جهة إضافاته ، وإن أضيف فإلى فعله الخاص به كالعلم والعالم ، والعاقل والعالم والعقل والعلم عندهم أسماء مترادفة ، ويقولون أيضًا : إن فعل العقل الذي هو بالفعل هو ذاته ، فالعقل والسعاقل عندهم واحد ١ .

## التعليق على كلام ابن ملكا:

قلت: العقل في لغة العرب يتناول العلم والعمل بالعلم جميعًا ، ومن أهل الكلام من يجعله اسمًا لنوع من العلم فقط ، فيقول : هو نوع من العلوم الضرورية، ومن الناس من يريد به العمل بالعلم فقط كما ذكره أبو البركات .

وقد يُراد بالعقل القوة التي في الإنسان ، وهي الغريزة التي بها يحصل له ذلك العلم والعمل به ، ولهذا كان في كلام السلف كأحمد والحارث المحاسبيّ وغيرهما اسم العقل يتناول هذه الغريزة . ومن أنكر الغرائز والطبائع والقوى التي في الأعيان، وقال: إن القادر المختار يحدث جميع الحوادث بمجرد المشيئة التي ترجح أحد المتماثلين على الآخر لا بمرجح ، كما يقوله أبو الحسن الأشعريّ ومن وافقه كالقاضي أبي بكر

والقاضي أبي يعلى وأبي المعالي وأبي الحسن بن الزاغوني وأبسي بكر بن عربي وغيرهم، فإن هؤلاء لا يجعلون اسم العقل إلا لمنوع من العلوم الضرورية ، إذ ليس عندهم طبيعة تكون بها العلوم والإرادات ، وليس عندهم في الموجودات أسباب تحصل بها الحوادث ولا يترجع حادث على حادث لمعنى فيه ، بل يقولون : إن القادر المختار يفعل عند هذه الأمور لا بها بمجرد عادة ، فما يقول الإنسان : إنه سبب ومسبب ، يقولون : الخالق المختار قرن أحدهما بالآخر عادة ، لا لأن في أحدهما قوة اقتضى بها الآخر . ولهذا من أثبت القياس من هؤلاء يقول : إن علل الشرع مجرد أمارات ، وإنه إن حصل فيها مناسبة كما يحصل في المخلوقات رحمة ، فذلك مجرد عادة اقتران ، لا لأن الخالق خلق هذا بهذا ولا لأجل هذا ، إذ لا سبب عندهم ولا حكمة يفعل الخالق لأجلها ، وليس عندهم في القرآن في أفعال الله وأحكامه لام تعليل ، بل لام عاقبة ، وهذه مسألة كبيرة قد بُسط الكلام عليها في غير هذا الموضع .

والمقصود هنا أن اسم العقل في اصطلاح جميع المسلمين ، بل وجميع أهل الملل وعامة بني آدم ، يُراد به ما هو قائم بغيره ، سواء كان علمًا أو قوة أو عملاً بعلم أو نحو ذلك ، لا يُراد به ما هو جوهر قائم بنفسه إلا في اصطلاح هؤلاء الفلاسفة ، والنفس الكاملة بعد المفارقة تصير عقلاً عندهم .

ثم إن أتباع أرسطو يقدولون : إن العقل لا يتجدد له علم أصلاً ، ويقولون : إن العقل والعاقل والمعدقول شيء واحد ، ويدقولون : إن واجب الوجدود واحد ، بعنى أنه ليس له صفة أصلاً ، إلى غير ذلك من الأقوال التي يخالفهم فيها غيرهم من الفلاسفة ، ويقول جمهور العقلاء : إنها أقوال معلومة الفساد بصريح المعقول .

وأبو البركات وغيره من الفلاسفة عمن يخالفهم في ذلك ويبين فساد قولهم فيه، ولهذا لما حكى أبو البركات قولهم قال: « هذا هو الذي نقل عن شيعة أرسطو ، وما خالفهم فيه مخالف ولا اعترض فيه معترض ، وهو بالأخبار النقلية أشبه منه بالأنظار العقلية ، فلنأخذ في تتبعه » .

قلت: قوله: « لم يخالفهم فيه مخالف » إنما قاله بحسب علمه واطلاعه ، أو أراد: من الفلاسفة المشهورين المصنفين على طريقة أرسطو في المنطق الطبيعي

والإلهي ، كبرقلس والأسكندر الأفرديوسي ، وثامسطيوس ، والفارابي وابن سينا ، وإلا فالمنقول في كتب المقالات عن الفلاسفة المتقدمين من مخالفة هذا المذهب موجود في كتب متعددة ، لكن أولئك ليس لهم كتب مصنفة على هذه الطريقة ، بل مذهب أرسطو يشبه مــذهب أئمة الفقهاء في الفقــه كأبي حنيفة والشافعيّ ومــالك وأحمد ، وإن خالفهم في كثير منها أئمة كـبار مثل الأوزاعيّ والليث بن سعد والثوريّ وإسحاق ابن راهويه ، فقد يقول القائل : إنه لم يخالف أولئك مخالف أي في الكتب المعروفة المصنفة على مذاهبهم ، وكتب المقالات تنطق بأن أرسطو هو الذي اشتهر عنه القول بقسدم العالم ، وأما أساطين الفلاسفة قبله فلم يكن هذا قولهم ، وهذا يحكيه المعظمون لأرسطو وغير المعظمين له ، مع أن كلام الرجل في الإلهيات قليل جدًا ، وفيه خطأ كثير ، وإنما علم الرجل الواسع هو الطبيعيات ففيها يتبجح .

والمقصود أن هؤلاء القوم جعلوا النفس بعد فراقها ليس لها علم ولا حركة ولا ازدياد من علم ولا محبة لشيء يُطلب حصوله ، وإنما تلتذ لذة دائمة متماثلة بما حصل لها من العلم ، كـمـا يقـولونه في المبـدأ الأول وفي العـقـول ، وظنوا أن هذا هو الكمال، وكمان ضلالهم في ذلك من أعظم الضلال من جهمة أن الكمال ليس إلا في مجرد العلم ، ومن جلهة أنهم لم يثبتوا لها مزيد علم ، ومن جهة أن ما أثبتوه من العلم لا يكفي في السعادة، ومن جهة أن فيه من الجهل ما يناقض العلم ، فكثير من كلامهم في الإلهيات - بل أكثره - جهل لا علم .

ولكن المقصود في هذا الوجه أنهم لم يثبتوا للنفس بعد المفارقة كمالاً من جهة الحب والإرادة ، بل من نفس المعلم فقط . ثم إنهم غلطوا من وجمه آخر ، وهم أنهم جعلوا اللذة هي مجرد العلم .

ونحن نبين هذا فنقول: الوجه السادس: أن يقال: السعادة، وهي اللذة والبهجة والسرور الذي يحصل للنفس بما تعلمه من المعارف ، ليس هو نفس العلم ، بل هو أمر يحصل بشرط العلم ، فالعلم شرط فيه ليس موجبًا له ، فيضلاً عن أن يكون هو إياه . وهـؤلاء غلطوا من وجـهين : من ظنهم أن مـــجـرد العلم مــوجب لذلك، والثاني: أنهم جعلوا اللذة نفس الإدراك والعلم ، فقالوا : اللذة هي إدراك الملائم من جسهة كونه ملائمًا . وهذا غلط ، فإن اللذة ليست هي نفس الإدراك ،

٣٦٢ \_\_\_\_\_قاعدة في تحقيق الرسالة وإبطال قول أهل الزيغ والضلالة المسمى « بالصفدية » ولكن هي حاصلة عقب الإدراك، فإن الإنسان يشتهي الطعام مثلاً في أوقه فيلتذ بذلك، فاللذة ليست هي الذوق ولكن هي حاصلة بالذوق.

وكذلك الأنواع التي يسمونها إردراكًا كالسمع والبصر والعلم واللمس ليست هي اللذة بل هي سبب اللذة ، فإن سمع الصوت الحسن سبب للذة به ، وكذلك رؤية الشيء الحسن سبب للذة به ، والعلم بالشيء الملائم سبب للذة به ، فاللذة لا تحصل إن لم تكن بين الملتذ والملتذ به ملائمة وهي المحبة ، فإن لم يكن العالم والمدرك محبًا لمعلومه ومدركه أو لما يحصل به لم يسلتذ بسبب العلم والإدراك ، ولهذا قد يدرك الإنسان ما يؤذيه ويعلم ما يؤذيه كما يدرك ويعلم ما يلتذ به ، فتبين أن العلم والإدراك ليس هو اللذة ولا موجبًا لها ، بل هو شرط فيها وسبب لها ، بمعنى أنه إذا حصل المعلوم والمدرك وحصل إدراكه ومعرفته حصلت الملذة به وإلا فلا .

وهؤلاء يقولون: إنه إدراك مخصوص وهو إدراك الملائم ، فيكون الإدراك على قولهم جنسًا تحته نوعان: أحدهما اللذة ، وإذا كان أحدهما اللذة فينبغي أن يكون الألم إدراك المنافي ، فيكون أحد نوعيه اللذة والآخر الألم ، ويكون نفس العلم والبصر والذوق تارة ألمًا وتارة لذة ، وفساد هذا معلوم بالضرورة .

وينبغي أن يكون قسول القائل: علمت هذا ورأيته وسسمعته إذا كسان ملائمًا له عنزلة قوله: تنعسمت به وفرحت به وسررت به وابتهسجت به ، وبمنزلة قوله: تأذيت به وتألمت به ونحو ذلك . ومعلوم فساد هذا وهذا وهذا ، ونفيهم فيه نفي الصفات المتعددة، كمسا جعلوا نفس العاقل العالم هو نفس عقله وعلمه ، ونفس عقله وحلمه هو نفس إرادته هو نفس قدرته ، وكل هذا يُعلم فساده بصريح العقل.

والله تعالى فطر العباد على الإقرار به ومحبته ، وقد قال النبي على في الحديث الصحيح : « كل مولود يولد على الفطرة فأبواه يهودانه أو ينصرانه أو يمجسانه ، كما تتج البهيمة بهيمة جمعاء هل تحسون فيها من جدعاء؟)، أخرجاه في الصحيحين(١).

وفي صحيح مسلم عن النبي عَلَيْ قال : « يقول الله تبارك وتعالى : إني خلقت

<sup>(</sup>١) تقلم تخريجه .

عبادي حنفاء فاجتالتهم الشياطين وحرّمت عليهم ما أحللت لهم وأمرتهم أن يشركوا بي ما لم أنزل به سلطانًا »(١) . وقال تعالى : ﴿فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا فِطْرَتَ اللّهِ الّتِي فَطَرَ النّاسَ عَلَيْهَا لا تَبْديلَ لِخَلْقِ اللّهِ ذَلِكَ الدِّينُ الْقَيِّمُ ﴾ [الروم ٣٠] ، وهذه ملة إبراهيم الذي اتخذه الله خليلاً .

وقال تعالى : ﴿وَمَنْ أَحْسَنُ دِينًا مِّمَنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ لِلّهِ وَهُو مُحْسِنٌ وَاتَّبِعَ مِلْةَ إِبْواهِيمَ خَلِيلاً ﴾ [النساء: ١٢٥] ، وقوله ﴿أَسْلَمَ وَجْهَهُ ، أي : المخلص قصده وعمله لله وهو محسن في عمله ، فيكون الله هو معبوده بالعمل الصالح . ولهذا كان عمر بن الخطاب - رضي الله عنه - يقول : اللهم اجعل عملي كله صالحًا ، واجعله لوجهك خالصًا ، ولا تجعل لأحد فيه شيئًا . وقال الفضيل بن عياض في قوله تعالى : ﴿لِيَبْلُوكُمْ أَيْكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً ﴾ [الملك : ٢] ، قال : أخلصه وأصوبه . قال: إن العمل إذا كان خالصًا ولم يكن صوابًا لم يقبل ، حتى يكون خالصًا م والخالص أن يكون لله ، والصواب أن يكون على السنة .

وأول من أنكر حقيقة محبة الله لعبده والعبد لربه في الإسلام هو الجعد بن درهم ، فضحى به خالد بن عبد الله القسريّ بواسط وقال: يا أيها الناس ، ضحوا تقبل الله ضحاياكم فإني مضح بالجعد بن درهم ، فإنه زعم أن الله لم يتخذ إبراهيم خليلاً ، ولم يكلم موسى تكليمًا ، تعالى الله عما يقول الجعد علواً كبيراً ، ثم نزل فذبحه .

وكان الجمعد هذا أول من ظهر عنه التعطيل بإنكار صفات الله تعالى وبإنكار محبته وتكليمه ، كما يقول هؤلاء المتفلسفة والجهمية والباطنية ، ونحوهم من المعطلة والجهمية والمعتزلة ومن اتبعهم ، فينكرون أن يكون الله يحب أو يُحب حقيقة ، وينكرون التمتع برؤيته ، وينكرون أن يكون هو سبحانه موصوفًا بالفرح ونحوه ، لزعمهم أن هذا من نوع اللذة والبهجة ، والله لا يوصف بذلك عندهم .

<sup>(</sup>۲) أخترجه مسلم في الجنة وصنفة تعييمها (٤/٢١٧ - ٢١٩٧) ح(٦٣/ ٢٨٦٥) ، والإمام أحتمد في مستله (٤/ ٢٠٠ – ٢٠١) ح(٢٤٩١) .

وأما هؤلاء الفلاسفة فيقولون: إنه يوصف بذلك ، لكن يتناقضون فيزعمون أن اللذيذ والملت واللذة شيء واحد بالعين ، في جعلون الصفة هي الموصوف ، ويجعلون إحدى الصفتين هي الأخرى ، ويقولون: إن نفس العلم هو نفس اللذة وهو نفس العلم وهو نفس العلم وهو نفس العالم وهو الملتذ ، وهذا مما يُعلم بطلانه بصريح المعقول .

والذين سلكوا مسلك المتفلسفة من أهل التصوف والكلام وأثبتوا للنة المعرفة بالله وللنة النظر إليه في الآخرة جعلوا ذلك هو نفس العلم بوجوده أو نحو ذلك ، كما يذكر ذلك أبو حامد الغزالي ومن حذا حذوه ، وقد سلك هذا المسلك أبو نصر الفارابي وغيره من الفلاسفة ، فأقروا بما أخبر به الرسول من رؤية الله في الآخرة ، وفسروا الرؤية بهذا المعنى الذي أثبتوه على أصولهم الفاسدة .

وهؤلاء الذين خلطوا الفلسفة بالكلام وإن كانوا أقرب إلى الحق المعقول والمنقول منهم ، فلم يثبتوا لله كل ما يستحقه من الأسماء والصفات ، كما نطق بذلك الكتاب والسنة ، ولا أثبتوا كل ما جاءت به الرسل من محبته وعبادته ولذة النظر إليه، كما أثبت ذلك سلف الأمة وأئمتها وأهل السنة والحديث .

كما ثبت في صحيح مسلم عن صهيب - رضي الله عنه - قال : قال رسول الله ﷺ : « إذا دخل أهل الجنة منازلهم نادى مناديا أهل الجنة إن لكم عند الله موحداً يريد أن ينجزكموه ، فيقولون : ما هو ؟ ألم تبيض وجوهنا وتثقل موازيننا وتدخلنا الجنة وتجرنا من النار ؟ قال: فيكشف الحجاب فينظرون إليه ، فيما أعطاهم شيئاً أحب من النظر إليه ، وهو الزيادة »(١).

وفي السنن عن النبي عليه من حديث عسمار بن ياسسر وغيسره: « أسألك لذة النظر إلى وجهك ، والشوق إلى لقاءك ، (٢) .

وهذا يتعلق بمسألة محبة الله ، أي أنه محبوب في نفسه ، وهو محب لنفسه ولعباده المؤمنين ، وهي أصل هذا الباب ، وهي أصل ملة إبراهيم التي بعث الله بها موسى وعيسى ومحمدًا صلى الله عليهم وسلم أجمعين ، بل هي أصل دين الإسلام

<sup>(</sup>١) تقلم تخريجه .

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه .

الذي بعث الله به رسله وأنزل به كـتبه ، وبهـا تزول عامة الشـبهات الواقـعة في هذا الباب في مسألة فعله هل هو معلل أم لا ؟ وفي الإرادة والمحبة ، وفي مسألة التحسين والتقبيح ، وفي عامة مسائل الحلق والأمر .

والمقصود هذا أن السعادة التي هي كمال البهجة والسرور واللذة ليس هي نفس العلم، ولا تحصل بمجرد العلم ، بل العلم شرط فيها ، بل لا بد من العلم بالله وبأمره ، كما قال النبي على في الحديث المتفق على صحته : « من يرد الله به خيراً يفقهه في الدين ، فمن يفقهه في الدين ، فكل من أراد الله به خيراً فلابد أن يفقهه في الدين قد أراد به خيراً ، وليس كل من فقهه في الدين قد أراد به خيراً ، وليس كل من فقهه في الدين شرط في حصول بل لا بد مع الفقه في الدين من العمل به ، فالفقه في الدين شرط في حصول الفلاح ، فلابد من معرفة الرب تعالى ، ولابد مع معرفته من عبادته ، والنعيم واللذة حاصل بذلك لا أنه هو ذلك ، فغلطوا من هذين الوجهين ، هذا لو كان ما ذكروه من العلم حقًا وكان كافيًا ، فكيف والأمر بخلاف ذلك ؟!

ولهذا قال من قال من المسلمين: الإيمان قول وعمل ومتابعة للسنة ، وهؤلاء أخرجوا العمل ولم يلتزموا شرائع الأنبياء ، وإنما معهم نوع من القول لا يكفي مع ما فيه من الخطاء ، وهم يدعون أن كمال النفس أن تصير عالمًا معقولاً مطابعًا للعالم الموجود ، ولهذا تنازعوا في بقائها بعد الموت على ثلاثة أقوال ، والثلاثة للفارابي . فمنهم من قال : تبقى العالمة والجاهلة ، كما يقوله ابن سينا وأمثاله . ومنهم من يقول : بل تبقى العالمة فقط لأنها تبقى ببقاء معلوماتها ، والجاهلة ليس لها معلوم باق فلا تبقي . ومنهم من يقول : بل كلاهما تفسد بالموت ، وهو قول المعطلة المحضة منهم ومن غيرهم الذين ينكرون معاد الأبدان ومعاد الأرواح جميعًا ، أو ينكرون معاد الأرواح وبقاءها بعد الموت فقط مع بقاء البدن فقط ، كما يقول ذلك كثير من أهل الكلام المحدث في الإسلام .

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاريّ في العلم (١/١٩٧) ح(٢١) ، ومسلم في الإمارة (٣/ ١٥٢٤) ح(١٠٣٠/١٠) ، والترمذيّ في المعلم (٨/ ٢٧) ح(٢٨٠) ح(٢٨٠) ح(٢٨٠) والدارميّ في المقدمة (١/ ٨٥) ح(٢٢٠) والدارميّ في المقدمة (١/ ٨٥) ح(٢٢٠) والإمام مالك في الموطأ في القدر (٢/ ٠٠٠-٩٠) برقم (٨) ، والإمام أحمد في مسنده (١/ ٣٩٨) ح(٢٧٤) .

#### مقالات الناس في المعاد :

فإن لبني آدم في المعاد أربعة أقوال: أحدها: القول بمعاد البدن والروح جميعًا وأن الروح المفارقة للبدن التي يسمونها النفس الناطقة تكون بعد فراق البدن منعمة أو معنبة ، ثم إن الله يعيدها عند القيامة الكبري إلى البدن ، وهذا قول الصحابة والتابعين لهم بإحسان وسائر أثمة المسلمين وعليه دل الكتاب والسنة ، وإن كانوا لا يصفون بالنفس بالصفات التي يذكرها المتفلسفة بل يثبتون لها بعد الموت حركة وبقاء وغير ذلك مما دلت عليه النصوص النبوية والآثار السلفية .

والثاني: القول بمعاد البدن فقط ، وهذا قول كثير من أهل الكلام من الجهمية والقدرية ومن وافقهم من الأشعرية وغيرهم ، فبنوا ذلك على أنه ليس فينا روح تبقى بعد فراق البدن ، بل ظنوا أن الروح عرض يقوم بالبدن كالحياة أو جزء من أجزاء البدن ، كالنفس الخارج والداخل ، فأنكروا أن تكون الأرواح المفارقة للأبدان منعمة أو معذبة ، ثم من أثبت من هؤلاء عذاب القبر ، كالأشعرية وبعض المعتزلة ، قال : إنه تخلق حياة في جزء من أجزاء البدن فينعم أو يعذب ، وإنكار بقاء النفس بعد الموت قول مبتدع في الإسلام ، لم يذهب إليه أحد من الصحابة والتابعين لهم بإحسان وسائر أثمة المسلمين ، وإن كان كثير من كتب الكلام لا يوجد فيها قول للمسلمين إلا هذا ، وربما حكاه بعضهم عن أكشر المسلمين ، وهذا لأن الذين يذكرون هذا – كالرازي وأمثاله – ليس لهم خبرة بأقوال الصحابة والتابعين وأقوال أثمة المسلمين في مسائل أصول الدين ، بل إنما يعرفون أقوال الجهمية والمعتزلة ونحوهم من أهل الكلام المحدث ، وهؤلاء كلهم مبتدعة عند سلف الأمة وأثمتها ، وبسبب مناظرة هؤلاء للمتفلسفة حصل شر كثير في الإسلام ، فإنهم يناظرون بجهل كثير بالعقليات للمتفلسفة حصل شر كثير في الإسلام ، فإنهم يناظرون بجهل كثير بالعقليات والسمعيات .

والقول الشالث : قول من يقول بمعاد الأرواح التي هي النفس الناطقة فقط ، كما يقول ذلك من يقوله من المتفلسفة .

والرابع : إنكار المعادين مطلقًا ، كما هو قول المكذّبين بالجزاء بعد الموت ، كما كان عليه المكذبون بذلك من مشركى العرب وغيرهم من الأمم . ولهذا بيّن الله المعاد

في كتابه بأنواع متعددة من البيان ، كما قد بُسط في موضعه .

الوجه السابع: أن يقال: إن النفس بعد مفارقتها إن لم يكن لها حب وطلب لم يكن لها لذة ، فإن وجود اللذة بدون المحبة غير معقول ولا موجود بل هو ممتنع ، فإذا قالوا: إن النفس بعد المفارقة لا يبقى لها إلا مجرد أن تعلم ، لم يكن لها لذة ولا سرور ، وإذا قالوا: لها لذة وسرور ، فقد أثبتوا لها محبة ، فحينتذ تكون لها قوتان : قوة العلم والشعور ، والثاني قوة الإرادة والمحبة ، ولا تكمل النفس إلا بالكمال في القوتين ، فدعواهم أن الكمال في مجرد العلم دعوى باطلة ، بمنزلة من قال : كمال النفس في مجرد القدرة أو في مجرد الإرادة .

والكمال لا يحصل إلا بالعلم والقدرة والإرادة التي أصلها المحبة ، وحيث كان الإنسان يلتذ بالعلم فلا بد أن تكون هناك محبة لما يلتذ به .

فتارة يكون المعلوم محبوبًا يُلتذ بعلمه وذكره ، كما يلتذ المؤمنون بمعرفة الله وذكره ، بل ويلتذون بذكر الانبياء والصالحين ، ولهذا يقال : عند ذكر الصالحين تنزل الرحمة بما يحصل في النفوس من الحركة إلى محبة الخير والرغبة فيه والفرح به ، والسرور واللذة ، والأمور الكلية تحب النفس معرفتها لما فيها من الإحاطة التي توصلها إلى معرفة المعينات .

وتارة يكون بالعلم يَدفعُ من الشبه ما يعارض محبوبه ، فقد يكون محبه شيئًا ، وقد عَرف منه أمورًا عورض فيها ، فصار عنده الم ومرض قلب لما عنده من الجهل بزوال تلك الشبه ، فإذا علم ما يزيلها وجد لذة عظيمة . وإما أن يكون محتاجًا إلى العلم بذلك لأنه يتوصل به إلى جلب منفعة ودفع مضرة ، وهذا كثير مشهور . وأما إن لم يكن هناك محبوب ، بل المعلوم بغيض ، فإن تصوره يؤلم النفس لا يسرها ، فلا يقال : إن كل علم يحصل به لذة ، وهم يسلمون هذا ويقولون : إنما اللذة إدراك فلا يقال : لن كل علم يحصل به لذة ، وهم يسلمون هذا ويقولون : إنما اللذة إدراك غير بيان ، فلا يفيد الإنسان ، فيعود كلامهم إلى أن نفس اللذة هي نفس العلم ، من غير تقييد بالملائمة للمعلوم ، ويقولون : إن العين تلت ذ بالنظر ، والأذن بالسمع ، والنفس تلت ذ بالعقل ، ومعلوم أن العين لا تلت ذ برؤية كل شيء ، ولا يتلذ السمع والنفس تلت ذ بالعقل ، ومعلوم أن العين لا تلت ذ برؤية كل شيء ، ولا يتلذ السمع

بسمع كل شيء ، كذلك النفس لا تلتذ بعقل كل شيء ، بل لا بد من أن يكون ذلك الشيء ملائمًا ، أو عونًا على الملائم ، أو مانعًا من المنافى ، ونحو ذلك .

الوجه الثامن: أن يقال: إذا كان لها حب وإرادة كان لها صمل في تحصيل المحبوب المراد، وهذا نوع من الحركة التي تناسبها، فإن الحركة في اصطلاحهم ليست هي النُقلة من مكان إلى مكان، بل النقلة نوع من الحركة، وهم يقولون: حركة في الكم، وحركة في الكيف، وحركة في الأين، وحركة في الوضع. فالحركة في الكيف هو تحول الموصوف من صفة إلى صفة: إما في لونه وإما في طعمه أو ريحه أو غير ذلك، وكذلك النفس إذا كانت جاهلة فصارت عالمة، أو كانت مبغضة فصارت محبة، أو كانت متألمة فصارت ملتذة، فهذا حركة في الكيف.

والحركة في الكم مثل النمو الذي يحصل في أبدان الحيوان والنبات .

والحركة في الوضع مثل حركة الفلك، فإن حركته لا توجب خروجه من حيزه. والحركة في الأين هي النقلة، مثل حركة الماء والتراب والهواء والمولدات من حيز إلى حيز . وإذا كان كذلك فالنفس بعد الموت لها محبة لشيء وطلب ، إن حصل التذت به وإلا تألمت ، فهي متألمة أو ملتذة لما تدركه من مناسب أو مناف ، وهذه حركة . ومن المعلوم بالضرورة أن ما يحدث له آلام ولذات فلابد له من نوع حركة .

الوجه التاسع: إنهم يقولون: اللذة إدراك الملائم والألم إدراك المنافي، وسواء كانت اللذة هي نفس الإدراك والشعور والمعرفة، أم هي حاصلة بسبب الإدراك والشعور والمعرفة، فعلى التقديرين إنما تكون اللذة في إدراك الملائم، فلم يبق جنس الإدراك والعلم هو اللذة ولا موجبًا للذة، بل لا تكون اللذة إلا في إدراك الملائم، فلابد أن يكون المعروف المعلوم المشعور به المدرك، ملائمًا في نفسه للعالم العارف الشاعر المدرك، حتى يكون في إدراكه له لذة، ومعلوم أن ما لاءم الشيء فهو محب له، وما نافره فهو مبغض له، فلا بد في اللذة والألم من ثلاثة أمور: ملائمة ومنافرة بين المدرك والمدرك، ومحبة أو بغضة من المدرك للمدرك، ثم علم به وإدراك له، ثم تحصل اللذة أو الألم بعد هذا، وهذا عما يبين أن أكسمل اللذات لذة النظر إلى الله، كما دلت عليه نصوص الأنبياء.

ففي الحديث الصحيح الذي رواه مسلم عن صهيب - رضي الله عنه - قال : قال رسول الله ﷺ : ﴿ إِذَا دَخُلُ أَهُلُ الْجُنَةُ الْجُنَةُ نَادَى مِنَادُ : يَا أَهُلُ الْجُنَةُ ، إِنْ لَكُمْ عَنْدُ الله موصداً يريد أَن ينجزكموه . قالوا : ما هو ؟ ألم يبيض وجوهنا ، ويدخلنا الجنة ، ويجرنا من النار ؟ قال : ﴿ فيكشف الحجاب فينظرون إليه ، فما أعطاهم شيئًا أحب من النظر إليه ، وهي الزيادة ﴾ (١) .

فدل على أن اللذة الحاصلة بالنظر إليه أعظم من كل لذة كانت قبل ذلك .

وهذا كما أنه ليس في الدنيا من اللذات أعظم من لذة العلم بالله وذكره وعبادته، ولهذا كان النبي على يقول: «حُبب إلي من دنياكم: النساء، والطيب، وجعلت قرة عيني في الصلاة »(٢). هكذا لفظ الحديث لم يقل: حبب إلي ثلاث، فإن المحبب إليه من الدنيا اثنان، وجُعلت قرة عينه في الصلاة، فهي أعظم من ذينك ولم يجعلها من الدنيا. وفي الحديث: «إذا مروتم برياض الجنة فارتعوا»، قيل: وما رياض الجنة؟ قال: «حلق الذكر »(١). ولهذا كان أعظم آية في القرآن آية الكرسي، كما ثبت في صحيح مسلم أن النبي عليه قال لابي بن كعب: «يا أبا المنذر أتدري أي كما ثبت في صحيح مسلم أن النبي عليه قال: ﴿اللهُ لا إِلهُ هُو الْحَيُّ الْقُلُومُ ﴾ [البقرة: آية في كتاب الله معك أعظم ؟ »، قال: ﴿اللهُ لا إِلهُ إِلاَ هُو الْحَيُّ الْقُلُومُ ﴾ [البقرة:

<sup>(</sup>١) تقلم تخريجه .

<sup>(</sup>٢) تقلم تخريجه .

<sup>(</sup>٣) أخرجه النسائيّ في عشرة النساء (٧/٥٨)، باب أحب النساء، والإمام أحمد في مسنده (٣/١٥٧) ح(١٦٣٠١).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذيّ في الدعوات (٥/ ٥٣٢) ح(٣٠٩) ، والإمام أحمد في مسئله (٣/ ١٨٥) ح(١٢٥٣١) .

٣٧٠ ------قاعدة في تحقيق الرسالة وإبطال قول أهل الزيغ والضلالة المسمى « بالصفدية »
 ٢٥٥] ، فضرب بيده في صدري وقال : « ليهنك العلم أبا المنذر » (١) .

وثبت في الصحيح من غير وجه أن قل هو الله أحد تعدل ثلث القرآن (٢) .

فإن القرآن كلام ، والكلام إما خبر وإما إنشاء ، فالإنشاء هو الأمر والنهي والإباحة ، والخبر إما عن المخلوق وهو القصص . وإما عن الخالق . وقل هو الله أحد اشتملت على هذا الثلث ، وهو الخبر عن الخالق .

الوجه العاشر: إنه إذا كانت اللذة في إدراك الملائم ، ولابد أن يكون المدرك ملائمًا للمدرك ، ثم بالإدراك له تحصل اللذة ، بطل ما يقولونه في نهاية فلسفتهم ، وهو أن كمال النفس أن تصير عالمًا معقولاً مطابقًا للعالم الموجود ، فإن ذلك إنما يكون بإدراك الفلسفة الأولى والحكمة العليا عندهم ، التي يقال لها علم ما بعد الطبيعة ، باعتبار علم الناس . وقد يقال علم بأنها باعتبار وجودها في نفسها ، ويسمونه العلم الإلهي .

ويقولون: موضوعه هو الوجود وما يلحقه من حيث هو وجود، كانقسامه إلى واجب وممكن، وإلى قديم ومحدث، وإلى علىة ومعلول، وإلى الجوهر والعرض، وانقاسم الجواهر إلى خمسة، وهي: النفس والعقل والمادة والصورة والجسم، وانقسام الأعراض إلى تسعة أجناس، على رأي المعلم الأول، جمعها بيتان:

زيد الطويل الأسود بن مالك في داره بالأمس كان يتكي في يده سيف نضاه فانتصى فهذه عشر مقولات سوا

فذكر الجوهر ، والكم، والكيف ، والإضافة ، والأين ، ومتى ، وهو المكان والزمان، والوضع، والملك، وأن يفعل، وأن ينفعل . وقد مانع كثير من الناس في حصرها في تسعة ، حتى قال بعضهم : تنحصر في ثلاثة ، وبعضهم قال : في خمسة .

<sup>(</sup>١) ثقلم تخريجه

 <sup>(</sup>٢) آخرجه ابن ماجه في الأدب (٢/ ١٣٤٤) ح(٣٧٨٧) ، وأبو دارد في الصلاة (٧٣/١) ح(١٤٦١) ، والترمذيّ في فضسائل القسرآن (٥/ ١٦٨) ح(٢٨٩٩) ، والنسائيّ في الافـتتــاح (١٣٣/٢) باب الفضل في قــراءة ﴿قل هو الله أحد﴾، والإمام مالك في الموطأ في القرآن (١٠٨/١ ، ٢٠٩) برقم (١٧، ١٩) .

والمقصود أن موضوع هذا العلم هو أمر كلي مطلق مشترك بين أنواعه ، فإن الوجود المنقسم إلى الواجب والممكن وإلى الجوهر والعرض وإلى القديم والمحدث ليس هو وجوداً معيناً موجوداً في الخارج ، إذ القسمة قسمتان : قسمة الكلي إلى أنواعه ، وقسمة الكل إلى أجزائه . والمراد بلفظ القسمة عند الجمهور هو الثاني ، وبذلك جاء القرآن في مثل قوله : ﴿وَنَبِّنُهُمْ أَنَّ الْمَاءَ قَسْمَةٌ بَينَهُمْ القسم : ١٨٦] ، وقوله : ﴿لَكُلِّ بَابٍ مِنْهُمْ جُزْءٌ مُقْسُومٌ اللَّحِر : ٤٤] ، وقوله : ﴿نَعْنُ قَسَمْناً بَيْنَهُم مَعْيشتَهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا ﴾ [الزخرف : ٢٢] . ومنه باب القسمة التي يذكرها الفقهاء ، كقسمة المواريث والغنائم والفيء من عقار ومنقول بين المشتركين فيه ، فيحصل لكل واحد جزء من المقسوم موجود في الخارج غير الجزء الحاصل للشريك الآخر .

وقد قال جابر: « قضى رسول الله ﷺ بالشفعة فيما لم يُقسم ، فإذا وقعت الحدود وصرّفت الطرق فلا شفعة »(١) .

ولهذا كان قدماء النحاة يقولون: الكلام ينقسم إلى اسم وفعل وحرف ، كما ذكره غير واحد، منهم ابن جنّي والزجّاجيّ صاحب « الجمل » وغيرهما . فاعترض عليهم بعض المتأخرين كالكزوليّ صاحب « القوانين النحوية » ، وقال : كل جنس قسم إلى أنواعه أو أشخاص أنواعه ، فاسم المقسوم الأعلى صادق على الأنواع والأشخاص ، وإلا فليست أقسامًا له .

وكذلك أبو البقاء النحويّ ذكر هذا فيما اعترض به على ابن جنيّ ، وأجاب أن مراده أجزاء الكلام ونحو ذلك .

وليس هذا الاعتراض بشيء ، فإن ما ذكره هؤلاء إنما هو في القسمة العقلية ، وهو قسمة الكل الذي يكون كليًّا في العقل إلى أنواعه وأشخاص أنواعه، وأما القسمة الحسية الموجودة في الخارج، فهو قسمة الكل إلى أجزائه. والكلام مركب من الاسم والفعل والحرف ، كما يتركب البيت من السقف والحيطان والأرض ، وكتركب

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاريّ في البيوع (٢٢١٤) ، ح(٢٢١٣) ، وأبو داود في البيوع (٢/ ٢٨٤) ح(٣٥١٥) ، والترمذيّ في الأحكام (٢/ ٢٨٤) - ٦٤٤) ح(١٣٠٠) ، والنسائيّ في البيوع (٧/ ٢٨٢) ، باب ذكر الشفعة وأحكامها ، وابن ماجه في الشفعة (٢/ ٢١٣) ح(٢٤٩٧) ، والإمام مالك في الموطأ في الشفعة (٢/ ٧١٣) برقم (١) ، والإمام أحمد في مسنده (٢/ ٣٦٣) ح(١٤١٦٥) .

بدن الإنسان من رأس وصدر وبطن وأفخاذ وغير ذلك .

فقولهم: الكلام ينقسم إلى ثلاثة أقسام، أرادوا به هذه القسمة. كما يقال: الدار ينقسم إلى سفل وعلو، وهذه الأرض تنقسم إلى بيضاء وذات شجر ونحو ذلك. وهذه القسمة التي يعرفها بنو آدم، فإنها قسمة لما هو موجود معلوم بنفسه: إما جوهر كالعقار، وإما عرض قائم بالجوهر، كالكلام والأصوات والألوان. وتلك القسمة إنما هي بعد أن ينتزع العقل من الجزئيات أمرا كليًا مشتركًا عامًا، ثم يقسمه العقل إلى أنواعه وأشخاصه، وهي تلك الجزئيات. والكليات الخمسة التي يسمونها الجنس والفصل والنوع والخاصة والعرض العام تنقسم هذه القسمة، فإذا كان موضوع الفلسفة الأولى والحكمة العليا عندهم هو الوجود الكلي المشترك المطلق الذي يعم كل موجود، فلفظه ومعناه يتناول الموجودات كلها، وكذلك لفظ الثبوت والشيء ونحوهما مطابق للفظ الوجود عند جمهور النظار.

فغاية ما يسمى الوجود أن يكون بمنزلة مسمى الشيء ومسمى الثبوت والحصول ونحو ذلك . وهذا المعلوم ليس هو شيئًا موجودًا في الخارج، حتى يقال : إنه ملائم للنفس أو غير مسلائم، بخلاف ما إذا قيل: واجب الوجود ، ورب العالمين ، وخالق العالم ، فإن مسمى هذا الاسم موجود بنفسه سبحانه وتعالى، وهو الحي القيوم ، ورب كل شيء ومليكه، فالنفس إذا عرفته عرفت ما يكون كمالها في معرفته وعبادته، وهو سبحانه العلي الأعلى ، فالعلم به أعلى العلوم ، إذا العلم يطابق المعلوم.

وأما الوجود العام المشترك كاسم ﴿ الشيء ﴾ فذاك لا يوجد كليًّا إلا في الذهن، ليس في الخارج شيء يعم جميع الأشياء ، ولا وجود يعم جميع الموجودات .

ومن المعروف عندهم وعند غيرهم أن الكليات إنما توجيد كليات في الأذهان لا في الأدهان لا في الأعيان ، وهم قد جعلوا الكليات ثلاثة: الطبيعيّ، والعقليّ، والمنطقيّ. فالطبيعيّ أن يوجيد الكليّ مطلقًا لا بشرط الإطلاق ، كميا إذا أخذ الإنسيان مطلقًا والحيوان مطلقًا من غير تقييد بوجود ولا عدم، ولا وحده ولا كثرة، ولا غير ذلك من القيود.

والمنطقيّ ما يعــرض له من العموم والكلــية ، فإن المنطقيّ ينظر في عــموم هذا وخصوصه ، فكونه عامًا وخاصًا هو موضوع نظر المنطقى .

والمركّب منهـما هو العقـليّ ، وهو الإنسان بشـرط كونه عامًّا ومطلـقًا ، وهو المطلق بشرط الإطلاق . وهذا يسلمون كلهم أنه لا يوجد إلا في الذهن ، إلا من قال بالمثل الأفلاطونية .

وأما الطبيعي فقد يقولون: هو موجود في الخارج، وقد ينازع منازع في ذلك. وفصل الخطاب أنه موجود في الخارج، لكن لا يكون كليًّا في الخارج، فليس في الخسارج ما هو كليّ في الخسارج، بل ما يوجد كليًّا في الذهن يوجد في الخارج معينًا مشخصًا مخصوصًا مقيدًا، وقولهم: هذا موجود في الخارج، كما يقال لما يتصور في النفس: إنه موجود في الخارج، وكما يقال: فعلت ما في نفسك، وقلت ما في نفسك، ونحو ذلك. فإن الشيء موجود في نفسه، ثم الذهن وقلت ما في نفسه، ثم الذهن يتصوره، ثم يحتب بالخط عبارة اللسان، ولهذا يقال: للشيء أربع وجودات: وجود في الأعيان، ووجود في الأذهان، ووجود في اللانان، ووجود في الأنان، ووجود في الأنان، ووجود في الأنان، ووجود في الأنان، ووجود في الأذهان،

ولهذا كان أول ما أنزل الله على رسوله مجمد على سورة ﴿ اقْرأُ بِاسْمِ رَبّكَ الْذِي عَلَمُ بِالْقَلَمِ فَ خَلَقَ الإِنسَانَ مَنْ عَلَقٍ ﴿ اللّهِ اقْرَأُ وَرَبّكَ الْأَكْرَمُ ﴿ اللّهِ عَلَمُ بِالْقَلَمِ فَي عَلَمُ الإِنسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمُ ﴾ [العلق: ١-٥] ، فسذكر في هذه السورة التي ثبت في الصحيح عن النبي على أنها أول ما أنزل عليه من القرآن أنه سبحانه موجد الموجودات الأربعة ، فذكر الوجود العيني وهو الوجود الحقيقي الثابت في نفسه فعم بالخلق وخص الإنسان ، فقال : ﴿ اقْرأُ بِاسْمِ رَبّكَ الّذِي خَلَقَ كَن كَ خَلَق الإِنسَانَ مَن عَلَمُ ﴾ ، ثم ذكر الموجودات الثلاثة المطابقة لهذا فعم وخص فقال : ﴿ اقْرأُ وَرَبّكَ اللّهُ مَ يَعْلَمُ ﴾ ، فذكر العلم وربّك الأدي عَلَم الإِنسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمُ ﴾ ، فذكر العلم عمومًا وخص الإنسان بالتعليم ، وذكر أنه علم بالقلم ، وذلك هو الخط، والخط عطابق المعنى الذي في القلب ، فإن الخط لا يدل بنفسه على يطابق اللفظ ، واللفظ يطابق المعنى الذي في القلب ، فإن الخط لا يدل بنفسه على المعنى ، وإنما يدل على العبارة الدالة على المعنى .

ولهذا من لم يعرف لغة صاحب الخط فإنه إذا قرأ خطأ بالعربي واللسان فارسى

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاريّ في بله الوحي (١/ ٣٠ - ٣١) ح(٣) ، ومسلمَ في الإيمان (١٣٩/١ – ١٤٢) ح(٢٥٣/ ١٦٠) .

٢٧٤ ـــــقاعدة في تحقيق الرسالة وإبطال قول أهل الزيغ والضلالة المسمى « بالصفدية »

وهو لا يعرف معنى السلغة الفسارسية لم يعسرف المعنى ، فسإن الخط إنما يدل بواسطة اللفظ.

فهؤلاء إذا قالسوا : الكليّ الطبيعيّ موجود في الخارج ، كسما يقال : إن المعلوم في نفسي موجود في الخارج فهو صحسيح ، فإن الكل الطبيعيّ مطلق لا بشرط ، فهو مطابق للأعيان الموجودة في الخارج .

فإذا قيل: الإنسان يطلق على هذا وهذا ، كان صحيحًا ، بخلاف الكلي العقلي فإنه يطلق بشرط الإطلاق ، وذاك إنما يوجد في الأذهان لا في الأعيان ، فلا يطابق ما في الخارج ، بل هو من باب المقدرات الذهنية ، كما يقدر في الذهن ما يمتنع وجوده في الخارج ، مثل الجمع بين النقيضين ، أو رفع النقيضين .

فإذا قُدر أن الشيء موجود معدوم ، أو لا موجود ولا معدوم ، فهذا التقدير لا يكون إلا في الذهن ، ولا يكون في الخارج ، والذين ظنوا أن هذا الكلي يكون في الخارج مقارنًا للموجودات المعينة أو مفارقًا لها ، فقد غلطوا في ذلك ، كما غلط أمثالها من المتفلسفة ، فإن هؤلاء المتفلسفة كثيرًا ما يغلطون فيظنون ما هو مجود في الأذهان موجودًا في الخارج ، مثل غلط أولهم فيشاغورس وشيعته في الأعداد المقارنة المطلقة المجردة، حيث ظنوا أنها تكون في الخارج مجردة عن المعدودات والمقدورات، ومثل غلط أفلاطون وشيعته في الطبائع الكلية كالإنسان الكلي والحيوان الكلي ، ومثل غلط أفلاطون وشيعته في الطبائع الكلية كالإنسان الكلي والحيوان الكلي ، حيث ظنوا أنها تكون في الخارج كليات مجردة عن الأعيان أزلية أبدية لم تزل ولا تزال، وقالوا ذلك في الزمان والمكان والمادة ، فظنوا أن في الحارج جوهرًا عقليًا أزليًا أبديًا غير الأجسام وأعراضها ، وجوهرًا مثالًا أزليًا أبديًا غير الأجسام وأعراضها ، وظنوا وجود مادة عقلية مجردة عن جميع الصور هي المادة الأولية التي يثبتها هؤلاء .

وقد خالفهم أصحابهم كأرسطو وشيعته، والمتأخرون الذين سلكوا خلفه كالفارابي وابن سينا، وردوا على متقدميهم وقالوا: إن الفلسفة كانت نيَّة فأنضجت، فإن مبدأها إنما هو النظر في الطبيعيات، ثم انتزعوا من الأمور الطبيعية هذه الكلية العقلية، وظنوا وجودها في الخارج.

فرد عليهم هؤلاء وأصابوا في الرد، ثم جعل هؤلاء هذه الماهيات العقلية موجودة في الخارج مقارنة للموجودات الحسية الطبيعية، فأثبتوا مادة عقلية مع الجواهر الحسية، وأثبتوا ماهية مجردة كلية مقارنة للأعيان، وقالوا: هذه الماهيات غير الوجود، وأسباب الماهية شيء وأسباب الوجود شيء، فإنا نعقل المثلث قبل أن نعلم وجوده، وقالوا: هذه الماهية يغشاها غواش غريبة حسية وخيالية.

وقسموا في منطقهم اليوناني - المتلقى عن معلمهم الأول ارسطو الذي هو صاحب تعاليم المنطق والطبيعي والإلهي - فسموا الصفات اللازمة للموصوف إلى ذاتي داخل في الماهية مقوم لها ، وإلى عرضي خارج عن الماهية . ثم العرضي قسموه إلى لازم للماهية وإلى لازم لوجودها ، لما فرقوا بين الوجود والماهية ، وإلى عارض لها إما بطيء الزوال أو سريع الزوا .

وهذا التقسيم وما بنوه عليه من الحدوث مما أنكره عليهم جمهور النظّار من المسلمين وغيرهم، وبينوا ما بينوه من خطئهم فيه، كما قد بُسط الكلام عليهم في مواضع .

والمقصود هنا التنبيه على منشأ غلطهم. أما تقسيم الصفات إلى لازم للموصوف وإلى غيسر لازم فهذا حق ، وهو تقسيم نظار المسلمين ، يقسمون الصفات إلى لازم وعارض، فإن الحيوانية الناطقية والضاحكية لوازم للإنسان ، بخلاف العربية والعجمية والسواد والبياض والشباب والمشيب والإسلام والكفر .

وأما تقسيم الصفات اللازمة إلى ثلاثة أنواع: نوع داخل في الماهية ، ونوع خارج عنها ، والخارج على قسمين: لازم لها ولوجودها ، ودعوى أن الماهية مركبة من الصفات الداخلة فيها ، وهي الذاتية ، وهو الجنس والفصل كالحيوان والناطق ، وأن الإنسان مركب منهما ، وأن الحدود الحقيقية لا تصح إلا بذكر الصفات الذاتية المشتركة ، وهي الجنس والمميزة وهي الفصل ، وبهما يتم النوع المركب ، كما يتم الإنسان بالحيوان والناطق ، فهذا من الخطأ الذي أنكره عليهم نظار المسلمين ، كما قد كتبنا بعض كلام النظار في ذلك في غير هذا الموضع في الكلام على « المحصل » وعلى « منطق الإشارات » ، وعلى «المنطق اليوناني» : - مصنف كبير ومصنف مختصر - وغير ذلك .

وذلك أن لفظ الماهية والوجود قد يعني بالماهية ما يتصور في الذهن وبالوجود ما يكون في الخارج ، وهذا حق لم ينازع فيه نظار المسلمين ، ولا ريب أن الماهية المتصورة في الذهن ليست عين الموجود في الخارج ، ولكن ما يتصور في الذهن إذا كان مطابقاً لما في الخارج كان علماً ، كما أن القول الذي يكون معناه في الذهن ولفظه في اللسان إذا طابق ما في الخارج كان صدقاً ، وليس نفس القول هو المقول الذي في الخارج ، فكذلك إذا تصورنا ماهية شيء من الأشياء في أنفسنا، فما في النفس من التصور يطابق ما في الخارج لا أن هذا عين ذلك ، فمن قال : إن الماهية غير الوجود ، وأراد بالماهية الصورة العلمية الذهنية ، وبالوجود ما يوجد في الخارج فقد أصاب ، وأما إذا عنى بالماهية والوجود جميعاً ما هو ثابت في الخارج ، أو عنى بهما جميعاً ما هو متصور في الذهن ، وقيل : إن في الذهن شيئين : ماهية ووجودها ، أو في الخارج شيئان : ماهية ووجودها ، فهذا خطأ .

وبهذا التفصيل يزول الاشتباه والنزاع الموجود في أن الماهية هل هي غير وجودها أم لا ؟ فيمن لم يفصل هذا التنفصيل ، فإما أن يحار ويقف ، كالآمدي ونحوه ، وإما أن يختلف كلامه ويتناقض ، كالرازي ونحوه ، أو يصر على الباطل إذا نصر أحد القولين ، كبعض المتكلمين والمتفلسفة .

والمقصود هنا التنبيه على مثار غلطهم ، وهو أنهم يتوهمون ما في الذهن موجوداً بعينه في الخارج ، كما توهموا ذلك في هذه الكليات : إما مجردة على رأى قدمائهم أصحاب المثل الأفلاطونية وأصحاب فيثاغورس ، وإما مقرونة بالموجودات على رأى متأخريهم كشيعة أرسطو ، ولهذا كان ما يثبتونه من المجردات المفارقة للمادة ليس يُسلَّم لهم منها شيء ، إلا نفس الإنسان إذا فارقت بدنه ، فإنها تكون مفارقة لبدنه بالموت ، وإنما سموا ما سواها مجرداً مفارقاً للمادة من هذا الباب .

فما أثبتوه من العقول العشرة المحركات المفارقات التي ليست جسمًا ولا متعلقة بمجسم ، ويعبرون عن الجسم بالمادة ، فيقولون : لا في مادة ولا متعلقة بمادة ، ومن النفوس الفلكية التسعة التي ليست في جسم ومادة ، لكنها متبعلقة بالمادة التي هي الجسم تعلق التدبير والتصريف .

وهذا التفريق عندهم بين قسمي النفس والعقل أصله من نفس الإنسان ، فإنها تارة تكون في بدنه مدبّرة له فتسمى نفسًا ، وتارة تفارقه فتسمى عقلاً عندهم ، لانهم عقلت العقليات التي صارت بها عالمًا معقولاً مطابقًا للموجود ، ولهذا سموا العقول العشرة عقولاً والنفوس الفلكية نفوسًا ، وهم مختلفون هل هي أعراض في جسم أم هي مجردات ؟ على قولين .

وإذا أعطي النظر والبحث حقه وكشف حقيقة ما يقولونه في هذا الباب ، وأزيلت الشبه عن الألفاظ المجملة والمعاني المستبهة ، لم يكن عند القوم من المعقولات المجردة إلا ما هو معقول للإنسان في نفسه مثل الكليات ، كالإنسانية والحيوانية والوجود العام المشترك ونحو ذلك ، وإما شيء موجود في نفسه خارج يكون من المعقولات التي أثبتوها ، فهذا لا حقيقة له .

ولهذا غلط من ظن أن عالم المعقولات التي يثبتونها هو الغيب الذي أخبرت به الرسل صلوات الله عليهم أجمعين ، كما يذكر مثل ذلك جماعة ممن رام أن يجمع بين ما قالوه وبين ما أخبرت به الرسل ، كما يوجد مثل ذلك في كلام الشهرستاني وأبي حامد والرازي وغيرهم، فإن ما أثبتوه من العقليات يجعلون فيه الفرق بين العالم العقلي والحسي هو الفرق بين الغيب والشهادة، وليس الأمر كذلك، فإن المعقولات التي يثبتها هؤلاء إنما هي معقولات في نفس الناس، وهو عرض قائم بنفسه.

فأما ما يدّعونه من عالم معقبول يمتنع أن يكون محسوسًا بحال ، فهذا ليس لهم عليه دليل ، ولهذا لما احتاجوا إلى إثبات ذلك أثبتوه بالكليات ، كما فعله ابن سينا في الشاراته ، أو بموجودات لا يحسما الإنسان ، لا لامتناع الإحساس بها مطلقًا بل لأسباب أخر .

وأما ما أخبرت به الرسل من الغيب فلـيس هو معقولاً مجرداً في النفس ، ولا هو موجود في الخارج لا يُحس به بحال ، بل هو مما يُحس به ، كما أخبرت بالملائكة والجن وغير ذلك ، وكل ذلك مما يجوز رؤيته والإحساس به .

وكذلك مــا أخبــرت به من الجنة والنار هو مما يحس به . وكذلــك الرب تبارك وتعالى وتقدس وتعظم تجوز رؤيته ، بل يُرى بالأبصار في الآخرة في عرصات القيامة

وفي الجنة ، كـما تواترت بذلك النصـوص عن النبي ﷺ ، واتفق عليه سـلف الأمة وأثمتها من الصحابة والتابعين لهم بإحسان وأثمة المسلمين .

ولهذا فرقت الرسل بين هذا وذاك ، فإن هذا شهادة ، أي مشهود لنا محسوس الآن ، وذاك غيب ، أي غائب عنا الآن لا نشهده ، وهذا فرق إضافي باعتبار حالنا في شهوده الآن وعدم شهوده ، فإذا متنا صار الغيب شهادة ، وشهدنا ما كانت الرسل أخبرت به وكان غيبًا عنا .

قال تعالى : ﴿ لَقَدْ كُنتَ فِي غَفْلَةٍ مِّنْ هَذَا فَكَشَفْنَا عَنكَ غَطَاءَكَ فَبَصَرُكَ الْيَوْمَ حَديدٌ ﴾ [ق: ٢٢] . وقال تعالى : ﴿وَلُو تُرَىٰ إِذْ وَقَفُوا عَلَىٰ رَبُّهُمْ قَالَ أَلَيْسَ هَذَا بِالْحَقِّ قَالُوا بَلَىٰ وَرَبِّنَا قَالَ فَذُوقُوا الْعَذَابَ بِمَا كُنتُمْ تَكْفُرُونَ﴾ [الأنعــام : ٣٠] . وقال تعــالى : ﴿وَيَوْمَ يُعْرَضُ الَّذينَ كَفَرُوا عَلَى النَّارِ أَلَيْسَ هَذَا بِالْحَقِّ قَالُوا بَلَىٰ وَرَبَّنَا قَالَ فَذُوقُوا الْعَذَابَ بِمَا كُنتُمْ تَكْفُرُونَ﴾ [الأحقاف : ٣٤] . وقال تعالى : ﴿وَيَقُولُونَ مَتَىٰ هَٰذَا الْوَعْدُ إِن كُنتُمْ صَادقينَ ﴿ إِنَّهَا الْعَلْمُ عَندَ اللَّهِ وَإِنَّمَا أَنَا نَذَيرٌ مُّبِينٌ ﴿ فَلَمَّا رَأُوهُ زُلْفَةً سِيفَتْ وُجُوهُ الَّذِينَ كَفَرُوا وَقِيلَ هَذَا الَّذِي كُنتُم به تَدَّعُونَ﴾ [الملك : ٢٥ – ٢٧] . وقال تــعالى : ﴿ وَقَالَ ـَـ الَّذِينَ لا يَرْجُونَ لقَاءَنَا لَوْلا أُنزلَ عَلَيْنَا الْمَلائكَةُ أَوْ نَرَىٰ رَبَّنَا لَقَد اسْتَكْبَرُوا في أَنفُسهمْ وَعَتُواْ عُتُوًّا كَبِيرًا ﴿ إِنَّ يَوْمَ يَرَوْنَ الْمَلائكَةَ لا بُشْرَىٰ يَوْمَعُذِ لِلْمُجْرِمِينَ وَيَقُولُونَ حَجْرًا مُحْجُورًا ﴾ [الفرقان : ٢١، ٢٢] . وقال تعالى : ﴿إِنَّ الَّذِينَ تَوَقَّاهُمُ الْمَلاثَكَةُ ظَالَمِي أَنفُسِهِمْ قَالُوا فِيمَ كُنتُمْ قَالُوا كُنَّا مُسْتَضْعَفِينَ فِي الأَرْضِ قَالُوا أَلَمْ تَكُنْ أَرْضُ اللَّه وَاسْعَةً فَتُهَاجِرُوا فيهَا فَأُولَئِكَ مَأْوَاهُمْ جَهَنَّمُ وَسَاءَتْ مَصِيرًا ﴿ إِلَّا الْمُسْتَضْعَفِينَ مَنَ الرَّجَالِ وَالنَّسَاء وَالْوِلْدَان لا يَسْتَطيعُونَ حَيلَةً وَلا يَهْتَدُونَ سَبيلاً ﴿ ﴿ فَأُولَنكَ عَسَى اللَّهُ أَن يَعْفُو عَنْهُمْ ﴾ [النساء: ٩٧ ، ٩٩]. وَقَالَ تَعَالَى : ﴿وَلَوْ تَرَىٰ إِذْ يَتَوَفَّى الَّذِينَ كَفَرُوا الْمَلائكَةُ يَضْرِبُونَ وُجُوهَهُمْ وَٱدْبَارَهُمْ وَذُوقُوا عَذَابَ الْحَرِيقِ ﴿ فَإِلَّ بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيكُمْ وَأَنَّ اللَّهَ لَيْسَ بِظَلَّامٍ لْلْعَبِيدِ﴾ [الأنفال : ٥٠ ، ٥١] . وقال تعالى : ﴿وَمَنْ أَظْلُمُ مَمَّنِ افْتَرَىٰ عَلَى اللَّه كَذَبًا أَوْ قَالَ أُوحِيَ إِلَيَّ وَلَمْ يُوحَ إِلَيْهِ شَيْءٌ وَمَن قَالَ مَأْنزِلُ مثلَ مَا أَنزَلَ اللَّهُ وَلَوْ تَرَىٰ إِذِ الظَّالَمُونَ فَى غَمَرَات الْمَوْت وَالْمَلائكَةُ بَاسطُوا أَيْديهِمْ أُخْرِجُوا أَنفُسَكُمُ الْيَوْمَ تُجْزَوْنَ عَذَابَ الْهُون بمَا كُنتُمْ تَقُولُونَ عَلَى اللَّه غَيْرَ الْحَقِّ وَكُنتُمْ عَنْ آيَاتِهِ تَسْتَكْبُرُونَ﴾ [الأنعام: ٩٣]. وقال:

﴿ وَلَقَدْ جَنْتُمُونَا فُرَادَىٰ كَمَا خَلَقْنَاكُمْ أَوْلَ مَرَّةٍ وَتَرَكْتُم مَّا خَوْلْنَاكُمْ وَرَاءَ ظُهُورِكُمْ وَمَا نَرَىٰ مَعَكُمْ شُوكًاءُ لَقَد تَّقَطَّعَ بَيْنَكُمْ وَصَلَّ عَنكُم مَّا كُنتُمْ تَزْعُمُونَ ﴾ [الانعام : ٩٤].

وبالجملة الملائكة الذين أخبر رسل الله عنهم ، كما ذكرهم الله في القرآن والتوراة والإنجيل وغير ذلك من أخبار الأنبياء ، من تدبر بعض ما ذُكر عنهم ، وما تقوله المتفلسفة في المجردات : العقول العشرة والنفوس التسعة ، علم بالاضطرار أن هذا مباين لهم من وجوه كثيرة ، وأن كل من رام من القرامطة الباطنية أو باطنية أهل الكلام والتصوف أن يجعل هذا مكان هذا ، ويجمع بين ما أخبرت به الرسل وما ذكرته الفلاسفة ، كان من أجهل الناس إن لم يعرف ، وأعظمهم تعمداً للكذب إن عرف .

والجمع بين هذا وهذا أبعد من الجمع بين شريعة التوراة بعد النسخ والتبديل وبين شريعة القرآن ، فإن هؤلاء يزعمون أن العقل الأول أبدع كل ما سوى الرب ، وكل ما سواه معلول مربوب له . والعقل الفعال أبدع كل ما تحت السماء ، وهو معلول ومربوب له ، وهذا مما يعلم صبيان المسلمين أنه تكذيب صريح لما جاءت به الرسل ، ليس في كلام الرسل أن ملكًا من الملائكة خلق كل ما سوى الله ، ولا خلق جنسًا من المخلوقات ، ولا كان قديًا .

بل قد ثبت في الصحيح عن عائشة عن النبي ﷺ أنه قال : « خُلقت الملائكة من نور ، وخُلقت الحري الحري الحان من مارج من نار ، وخُلق آدم مما وصف لكم » .

وقال سبحانه : ﴿وَقَالُوا اتَّخَذَ الرَّحْمَنُ وَلَدًا سُبْحَانَهُ بَلْ عَبَادٌ مُكْرَمُونَ ﴿ لَا يَسْفَعُونَ إِلاَّ يَسْفُونَهُ بِالْقَوْلِ وَهُم بِأَمْرِهِ يَعْمَلُونَ ﴿ لَا يَسْفَعُونَ إِلاَّ اللَّهِ الْمَنْ الْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلا يَشْفَعُونَ إِلاَّ لَمَنِ ارْتَضَىٰ وَهُم مِنْ خَشْيَتِهِ مُشْفَقُونَ ﴾ [الانبياء : ٢٦، ٢٧، ٢٨] . وقال تعالى : ﴿وَلا يَأْمُرُكُم بِالْكُفْرِ بَعْدَ إِذْ آنتُم مُسْلَمُونَ ﴾ [آل عمران : ٨٠] . وقال تعالى : ﴿قَلْ ادْعُوا الّذِينَ زَعَمْتُم مِّن دُونِه فَلا يَمْلُكُونَ كَشْفَ عَمران : ٨٠] . وقال تعالى : ﴿قَلْ ادْعُوا الّذِينَ زَعَمْتُم مِّن دُونِه فَلا يَمْلُكُونَ كَشْفَ الشَيْرَ عَنكُمْ وَلا تَحْوِيلاً ﴿ فَي اللّهِ اللّهُ يَنْ يَدْعُونَ يَنْتَغُونَ إِلَىٰ رَبِهِمَ الْوَسِيلَةَ أَيْهُمْ أَقْرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتُهُ وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ كَانَ مَحْذُورًا ﴾ [الإسراء : ٥٦ ، ٥٧].

قال طائفة من السلف : كان أقوام يدعون المسيح والعُزير والملائكة ، فأخبرهم الله تعالى أن هؤلاء الذين يدعونهم من الملائكة والأنبياء هم عباد الله كما أنتم عباده، يرجون رحمته كما ترجون رحمته ، ويخافون عذابه كما تخافون عذابه ، ويتقربون إليه كما تتقربون إليه .

وهؤلاء زعموا أن الشفاعة إنما هي بأن يتوجه الإنسان إلى روح مفارق فيفيض عليه من ذلك الروح ، وذلك الروح قد فاض عليه الأمر من الرب ، وشبهوا ذلك بشعاع الشمس إذا وقع على مرآة ثم وقع شعاع المرآة على غيره ، وقد ذكر هذا المعنى ابن سينا والغزالي في « المضنون به على غير أهله » ، وغيرهما ممن بنى على أصلهم الفاسد ، إذ كانوا لا يرون أن الله يسمع كلام عباده ولا يعلم ما في نفوسهم ، ولا يقدر أن يغير شيئًا من العالم ، ولا له مشيئة يضعل بها ما يشاء ، فأثبتوا الشفاعة على هذا الوجه .

وهذه شر من الشفاعة التي يشبتها مشركو العسرب والنصارى والمبتسدعون من المسلمين ونحوهم ، ممن يقول : إن الله فاعل مختار ، فإن هؤلاء يثبتون شفيعًا يشفع إلى الله فيقضي حاجته ، وجعلوا شفيعهم من جنس الذي يشفع عند الملوك

فأبطل الله سبحانه وتعالى ذكر ذلك ، وكفّر من أثبت هذه الشفاعة ، فقال تعالى : ﴿وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ مَا لا يَضُرُّهُمْ وَلا يَنفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هَوُلاءِ شُفَعَازُنَا عِندَ اللّهِ قُلُ أَتُنبِّتُونَ اللّهَ بِمَا لا يَعْلَمُ فِي السَّمَواتِ وَلا فِي الأَرْضِ ﴾ [يونس : ١٨] .

وقال تعالى : ﴿ وَأَندُرْ بِهِ الّذِينَ يَخَافُونَ أَن يُحْشَرُوا إِلَىٰ رَبِهِمْ لَيْسَ لَهُم مِّن دُونِهِ وَلِي وَلا شَفِيعٌ لَعَلَهُمْ يَتَقُونَ ﴾ [الأنعام : ١٥] . وقال تعالى : ﴿ اللّهُ الّذِي خَلَقَ السّمَوَاتَ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سَتَّة أَيَّامِ ثُمَّ اسْتَوَىٰ عَلَى الْعَرْشِ مَا لَكُم مِّن دُونِهِ مِن وَلِي وَلا شَفِيعَ أَفَلا تَتَذَكّرُونَ ﴾ [السّجدة : ٤] . وقال تعالى : ﴿ مَن ذَا الّذِي يَشَفَعُ عِندَهُ إِلا بِإِذْنِهِ ﴾ أَفَلا تَتَذَكّرُونَ ﴾ [السّجدة : ٤] . وقال تعالى : ﴿ وَلا يَشْفَعُونَ إِلا لَمَنِ ارْتَطَيَى وَهُم مِنْ خَشَيتِه مُشْفَقُونَ ﴾ [الإنبياء : ٢٥] . وقال عن الملائكة : ﴿ وَلا يَشْفَعُونَ إِلا لَمَنِ ارْتَطَيَى وَهُم مِنْ خَشَيتِه مُشْفَقُونَ ﴾ [الأنبياء : ٢٨] . وقال : ﴿ وَكُم مِن مَلك فِي السّمَوَاتِ لا تُغْنِي شَفَاعَتُهُمْ شَيْئًا الْمُولِ مَنْ فَلَكُ فِي السّمَوَاتِ وَلا فِي الأَرْضِ وَمَا لَهُمْ فَيْهِمَا الذِينَ زَعَمْتُم مِّن دُونِ اللّهِ لا يَمْلِكُونَ مِثْقَالَ ذَرَّةً فِي السّمَوَاتِ وَلا فِي الأَرْضِ وَمَا لَهُمْ فَيْهِمَا الذِينَ زَعَمْتُم مِّن دُونِ اللّهِ لا يَمْلِكُونَ مِثْقَالَ ذَرَةً فِي السّمَوَاتِ وَلا فِي الأَرْضِ وَمَا لَهُمْ فَيْهِمَا الذِينَ زَعَمْتُم مِّن دُونِ اللّهِ لا يَمْلِكُونَ مِثْقَالَ ذَرَةً فِي السّمَوَاتِ وَلا فِي الأَرْضِ وَمَا لَهُمْ فَيْهِمَا

مِن شَرْكَ وَمَا لَهُ مِنْهُم مِّن ظَهِيرِ ﴾ [سبأ : ٢٢] . وقــال تعالى : ﴿وَلا تَنفَعُ الشَّفَاعَةُ عِندَهُ إِلاَّ لِمَنْ أَذِنَ لَهُ حَتَّىٰ إِذَا فُرِّعَ عَن قُلُوبِهِمْ قَالُوا مَاذَا قَالَ رَبُكُمْ قَالُوا الْحَقَّ وَهُوَ الْعَلِيُّ الْكَبِيرُ ﴾ [سبأ : ٢٣] .

وقد جاءت الأحاديث الصحيحة عن الصحابة والتابعين في تفسير هذه الآية بأن الملائكة إذا سمعوا تكلم الله بالوحي صعقوا ، فإذا أزيل الفزع عنهم ﴿قَالُوا مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ قَالُوا الْحَقُّ وَهُو َالْعَلَى الْكَبِيرُ﴾ [سبأ : ٢٣] .

وقال تعالى : ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَنفِقُوا مِمَّا رَزَقْنَاكُمْ مِّن قَبْلِ أَن يَأْتِي يَوْمٌ لاَ بَيْعٌ فِيهِ وَلا خُلَّةٌ وَلا شَفَاعَةٌ ﴾ [البقرة : ٢٥٤] . وقـال تعالى : ﴿وَاتَّقُوا يَوْمًا لاَ تَجْزِي نَفْسٌ عَنَ نَفْسٍ شَيْئًا وَلا يُقْبَلُ مِنْهَا شَفَاعَةٌ وَلا يُؤْخِذُ مِنْهَا عَدْلٌ وَلا هُمْ يُنصَرُونَ ﴾ [البقرة : ٤٨] .

# الناس في الشفاعة على ثلاثة اقوال :

والناس في الشفاعة على ثلاثة أقوال: فالمشركون والنصارى والمبتدعون من الغلاة في المشايخ وغيرهم يجعلون شفاعة من يعظمونه عند الله كالشفاعة المعروفة في الدنا.

والمعتزلة والخوارج أنكروا شفاعة نبينا محمد ﷺ في أهل الكبائر .

وأما أهل السنة والجسماعة في قرون بشفاعة نبينا على في أهل الكبائر وشفاعة غيره، لكن لا يشفع أحد حتى يأذن الله ويحد له حداً . كما في الحديث الصحيح حديث الشفاعة : أنهم يأتون آدم ، ثم نوحاً ، ثم إبراهيم ، ثم موسى وعيسى ، في قول لهم عيسى : اذهبوا إلى محمد فإنه عبد غفر الله له ما تقدم من ذنبه وما تأخر . قال : « فيأتوني فأذهب ، فإذا رأيت ربي خررت له ساجداً ، فأحمد ربي بمحامد يفتحها علي لا أحسنها الآن ، فيقول : أي محمد ارفع رأسك وقل تسمع واشفع تشفّع . فأقول : « أي رب أمتي ، فيحد لي حداً فأدخلهم الجنة ، ثم أنطلق فأسجد ، فيحد لي حداً فأدخلهم الجنة ، ثم أنطلق فأسجد ، فيحد لي حداً فأحد لي حداً فأدخلهم الجنة ، ثم أنطلق

وفي الصحيح أن أبا هريرة قال لرسول الله: أي الناس أسعد بشفاعتك يوم (١) اخرجه البخاريّ في الرقاق (١١/ ٤٢٥) ح(١٥٦٥) ، ومسلم في الإيمان (١/ ١٨٠ - ١٨١) ح(١٩٣/٣٢٢). القيامة ؟ قال : « يا أبا هريرة لقد ظننت أن لا يسألني عن هذا الحديث أحد أوّلُ منك، لما رأيت من حرصك على الحديث ، أسعد الناس بشفاعتي يوم القيامة من قال : لا إله إلا الله خالصًا من قلبه ، (۱) . فبين على أن أسعد الناس بشفاعته في الآخرة أعظمهم إخلاصًا لله وتوحيدًا له في الدين .

وذلك أنه من يشفع عنده بغير إذنه كان الشافع شريكًا له في العقل ، ولهذا سُمِّي الشفيع شفيعًا لأنه يشفع للطالب ، كما قال تعالى : ﴿مَن يَشْفَعُ شَفَاعَةً حَسَنَةً يَكُن لَهُ كَفْلٌ مِّنْهَا﴾ [النساء : ٨٥] ، فكل من أعان غير على أمر فهو شافع له ، والشافع عند غيره تؤثر فيسه حركة تغير الحسياره ويكون شريكًا له في المطلوب ، والله منزه عن ذلك كله .

وهو سبحانه لا يغفر أن يشرك به ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء ، فأسعد الناس بالمغفرة التي تُنال بالشفاعة وغير الشفاعة أعظمهم إخلاصًا له ، لا من كان فيه شرك يرجو غير الله ويسأل غير الله ويعبد غير الله ، كما يفعل المشركون الذين اتخذوا من دون الله شفعاء ، سواء كانوا ملائكة أو أنبياء أو صالحين أو من يُظن فيهم الصلاح ، فيسألونهم ويتسغيثون بهم إما في مغيبهم وإما عند قبورهم .

وكثيراً ما يتمثل لهولاء المشركين صورة ذلك الشخص المستغاث به ، ويكون ذلك شيطانًا تمثل على صورته ، ليضل ذلك المستغيث به المشرك ، كما كانت الشياطين تكلم الناس من الأصنام ، وكما يقع كثير من ذلك في أرض الشرك : أرض الصين والترك والهند والغرب والجنوب والشمال ، يرون أحيانًا أن ميتهم قد جاء وحدّثهم بأمور وقضى لهم حوائج ، فيظنونه قد عاش بعد موته ، وإنما هو شيطان قد تمثّل على صورته ، ومنهم من يصنع قربانًا للشيطان ويقرب له ميتة وما لم يذكر اسم الله عليه ، ويغنون غناء يناسبه ، ويأتون بشيخ لهم يناسب ذلك الشيطان فيسقونه الدم أو يُفعل به الفاحشة أو ينطق بالكفر الذي يختاره الشيطان ، ثم يتكلم الشيطان إما منفردًا وإما على لسان ذلك الشيطان بعض ما يريدونه ، وربما صعد الشيخ في الهواء وهم يرونه ، وقد يُحمل للشيطان بعض هؤلاء الشيوخ الذيبن لهم حال شيطاني فيطير به في الهواء

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاريّ في العلم (١/ ٢٣٣) ح(٩٩) ، والإمام أحمد في مسئله (٢/ ٤٩٤) ح( ٨٨٨٠) .

فيذهب به إلى مكان آخر ، وربما مشى به على الماء ، لكن لابد أن يكون الشيخ عاصيًا لله ورسوله ، وكلما كان أفجر وأكفر كان أقرب له إلى الشياطين .

كما قـال تعالى : ﴿ هَلْ أُنَبِّكُمْ عَلَىٰ مَن تَنزَّلُ الشَّيَاطِينُ ﴿ ثَنَوْلُ عَلَىٰ كُلِّ أَفَاكِ الْمُسَاطِينُ ﴿ ثَنَوْلُ عَلَىٰ كُلِّ أَفَاكِ اللهِ عَلَىٰ كُلِّ أَفَاكِ اللهِ عَلَىٰ كُلِّ أَفَاكِ اللهِ عَلَىٰ كُلِّ أَفَاكِ اللهِ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ كُلِّ أَفَاكِ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ كُلِّ أَفَاكِ اللهِ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ كُلِّ أَفَاكِ اللهِ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ كُلِّ أَفَاكِ اللهِ عَلَىٰ عَلَىٰ

وإذا كان من أولياء الله المتقين المطيعين لله ورسوله هربت منه هذه الشياطين ، وكان أعوانه جند الله من الملائكة والجن المؤمنين وغيرهم ، وقد يطيع الشياطين لولي الله في بعض ما يأمر به من طاعة الله ورسوله تعظيمًا له وإكرامًا له ، لا طاعة لله ولرسوله ، فهذا يقع كثير : ولكن لم تسخير الجن والشياطين تسخيرًا مطلقًا لغيير سليمان عليه السلام ، وهذه الأمور مبسوطة في غير هذا الموضع .

والمقصود هنا أن هـؤلاء الفلاسفة كثـيرًا ما يظنون الأمور الذهنية المتصوّرة في الذهن حقـائق ثابتة في الخارج . وهذا الأمـر غالب عليهم كـثير في كـلامهم ، ومن تفطّن له تبـيّن له وجه غـلطهم في كثـيـر من مطالبهم ، مع أنـهم لهم عقـول ونظر وفضيلة بالنسبة إلى أتباعهم لا إلى أتباع الرسل .

وعلم القوم الذي كانوا يعرفونه هو الطب والحساب ، فلهم في الطبيعيات كلام كشير جيد ، والسغالب عليه الجودة . وكذلك في الحساب في السكم المنفصل والكم المتصل ، وفيهم خلاف كثير في علم الهيئة وحركات الكواكب ومقاديرها . وكذلك في سائر علومهم هم أكثر الطوائف اختلاقًا .

وإذا قال أبو عبد الله الرازي : « اتفقت الفلاسفة » فإنما عنده ما ذكره ابن سينا في كتبه ، وكذلك كلام المشائين أتباع أرسطو ، وإلا فالفلاسفة أصناف مختلفة . وقد ذكر أبو الحسن الأشعري في كتابه الكبير في «المقالات» لما ذكر « مقالات غير الإسلاميين » ، وكذلك أبو عيسى الورّاق والقاضي أبو بكر بن الطيب وغيرهم ممن يحكي مقالات الناس ويناظرهم : ذكروا من أقوال الفلاسفة واختلافهم ما يكون كلام المشائين فيه قليل من كثير .

وإذا كان غاية فلسفتهم إنما هو العلم بكليات لا وجود لها في الخارج ، إنما يوجد في الخارج أشخاص معيّنة ، وتلك الكليات لا وجود لها في الخارج ، فليس

هناك شيء يلائم النفس حتى تكون النفس كاملة سعيدة بمعرفته ، فستبين أن ما ذكروه من كمال النفس وسعادتها بعد الموت خطأ وضلال .

الوجه الحادي عشر: أن الكليات هي مطابقة لجزئياتها ، فإذا كانت الجزئيات تقبل التغير من حال إلى حال لم تكن الكليات ثابتة على حال ، فلا يكون العلم بها علماً بشيء باق. وكل مخلوق فإنه يقبل التغير من حال إلى حال ، على ما أخبرت به الرسل ودلت عليه العقول ، وإذا لم يكن في الموجودات كليات عقلية أزلية أبدية لا تقبل التغير ، فيبقى ما في النفس من هذه الكليات المتعلقة بالمخلوقات جهلاً لا علما ، وذلك مثل : الكليات الطبيعية ، وهو أن النار تحرق ، فإن هذا له شروط وموانع ، فقد لا تحرق لفوات الشروط أو وجود المانع ، ليست الموانع أمراً محدودوا ، فلا يكن العلم القاطع أن كل نار تحرق بالفعل لما من عادته أن تحرقه ، ثم هم يدّعون قدم الأفلاك وبقائها ، وكذلك العقول والنفوس .

فيقال: هذه أمور معينة لا كلية، فإذا كانت النفس تبقى بقاء معلومها ، فالمعلوم الباقي الأولي الأبدي الذي لا ريب في بقائه وقدمه وهو رب العالمين ، فالسعادة والكمال في معرفته وعبادته ، وهذا هو العلم الأعلى الذي هو علم بالرب الأعلى ، ليس العلم هو العلم بوجود مطلق وأقسامه ، كما يقوله هؤلاء ومن تبعهم ، حتى أدخل ذلك في أصول المفقه الرازي ونحوه ، ويحيلون بالبرهان على العلم الأعلى الناظر في الوجود ولواحقه .

وقد بسطنا الكلام في غير هذا الموضع على كلامهم في الحد والبرهان وبينا ما عليه نظار المسلمين في الحد، وأن المقصود به التمييز للمحدود من غيره، فمقصوده تفصيل ما دل عليه الاسم بالإجمال ، سواء كان حد الشيء اسم وهو الحد بحسب الاسم ، أو لشيء موجود وهو الحد بحسب الحقيقة ، وهذا الحد يحصل بالعرف المطابق للمحدود في العموم والخصوص ، بحيث يلزم من وجود أحدهما وجود الآخر ، ومن عدمه عدمه ، فيكون الحد مطردًا منعكسًا ، كالاسم مع المسمّى .

وأما ما يدعونه هم من أن الحد يحصل به معرفة حقيقة المحدود في الخارج ، وأنه يكون بالصفات الذاتية الداخلة في الحدود المركبة من الجنس والفصل . فهذا عما

تكلم نظار المسلمين على خطئهم فيه منوجوه ، كما بيناه في موضعه ، وبينا أن قولهم: إن الإنسان مركب من الجنس والفصل : إن أريد به تركيب ما في الذهن فهذا صحيح ، فإن الإنسان إذا تصور في نفسه حيوانًا ناطقًا ، كان ما تصوره مركبًا من هذا وهذا ، وإن تصور حيوانًا ضاحكًا كان ما تصوره مسركبًا هذا وهذا ، وكان لفظه دالا على ما تصوره بالمطابقة ، وعلى بعضه بالتضمن ، وعلى الخارج عنه اللازم له بالالتزام ، فالمجموع هو مجموع الماهية التي تصورها في نفسه ، و جزؤها هو جزء الماهية ، وهو المدلول عليه بالتضمن ، والخارج عنها اللازم لما هو اللازم للماهية المقصودة في الذهن ، فيعود تمام الماهية وجزؤها الداخل ولازمها الخارج إلى ما دل المقصودة في الذهن ، فيعود تمام الماهية وجزؤها الداخل ولازمها الخارج إلى ما دل حدره من عليه بالمطابقة والتضمن والالتزام . هذا هو الذي يتحصل من هذا كما حرره من حدره، كم قد بسط في غير هذا الموضع .

وأما أن تكون صفات الموصوف اللازمة بعضها داخل في ماهيته الخارجة وبعضها خارج عن ماهيته الخارجة فهذا باطل ، وما ذكروه من الفروق الثلاثة بين الذاتي المقوم والعرضي اللازم قد اعترفوا هم ببطلانها ، وقد بُيّن بطلانها بالدليل .

وما ذكروه من الوسط بين بعض اللوازم وبعضها أراد به أثمتهم كابن سينا ونحوه أنه الدليل ، كما يقولون : الحد الأوسط ، فجعلوا من الذات ما يعلم بلا دليل ، ومنها ما لا يعلم إلا بالدليل . وهذا فرق يرجع إلى علم العالم بها ، لا إلى حقيقة هي علمها في نفس الأمر ، فظن من ظن من متأخريهم أنهم أرادوا بالوسط أن الصفات اللازمة تارة يتصف بها الموصوف بنفسها ، وتارة يكون بينه وبينها وسط في هذا الاتصاف .

واضطربوا هنا اضطرابًا يظهر به أن القوم في ظلمات بعضها فوق بعض، فكلام سلفهم فيه خطأ كثير ، وقد حصل في النقل والترجمة ما حصل من الخطأ ، ويزيده متأخروهم خطأ ، فصاروا في شر من دين اليهود والنصارى ، فإن ذاك أصله حق جاء من عند الله ولكن هم بدّلوا وغيّروا ، وهؤلاء كان الأصل فاسدًا وكثر الفساد في الفروع ، فإن حاصل ما انتهى إليه أرسطو في الإلهيات فيه من الفساد ما لا يسعه هذا الموضع ، والقوم من أجهل الناس بذلك ، وفيه من الغلط أكثر عما في الطبيعيات .

وهذا إذا اقتصر على الفلسفة الموروثة عن أولئك ، ولسكن المنتسبون إلى الإسلام منهم والعربية صار لهم بسبب ما استفادوه من المسلمين من العقليات الصحيحة والمعارف الإلهية ما صروا به خيراً من أوليهم وأعلم وأعقل . ولهذا يوجد في كلام ابن سينا وأمثاله من تحقيق الأمور الإلهية والكليات العقلية ما لا يوجد لأوليهم ، وإن كان هو وأمشاله عند أهل الإيمان بالله ورسوله من جملة المرتدين والمنافقين .

وإذا قالوا: الإنسان مركب من الحيوان والناطق، أو من الحيوانية والناطقية ، فإن أرادوا أنه مركب من جوهرين ، لزم أن يكون كل موصوف بصفات لازمة ذاتية مركباً من جواهر كثيرة ، فيكون في الإنسان جوهر هو جسم ، وجوهر هو حساس ، وجوهر هو نام ، وجوهر هو متحرك بالإرادة ، وجوهر هو ناطق ، وهذا عا يعلم كل عاقل أنه فاسد ، وإن أرادوا أنه مركب من عرض ، فالجوهر كيف يتركب من الأعراض ؟ وكيف تكون الأعراض قائمة به مقومة له سابقة عليه ، وتكون هي أجزاءه ؟ وهل تكون قط صفة موصوف مستقدمة عليه بوجه من الوجوه ؟ لا سيسما وهم يثبتون تقدماً في الخارج ، لكنه تقدم كلي مثلما يدعونه من تقدم العلة على المعلول .

وكلامهم في هذا أيضًا فاسد ، فإنه لا يُعرف قط أن الفاعل متقدّم على مفعوله إلا تقدمًا حقيقيًّا ، بحيث يكون الفعل بعده حقيقة ، وهو الذي يسمونه تقدّم بالزمان، وسواء سمي الفاعل علة أم لم يسم .

وأما قول القائل: حركت يدي فتحرك الخاتم، فحركة اليد ليست علة فاعلة لحركة الخاتم، بل المحرّك لليد هو المحرك للخاتم، والخاتم في اليد كأصبع في يد، وليست حركة الكف علة لحركة الأصبع، ولكنهما متلازمان لما بينهما من الاتصال.

وقد بين هذا في موضعه ، بين أن ما يدّعونه من الفاعل الموجب بالذات الذي يكون مفعوله مساوقًا له بالزمان مما اجتمع الأولون والآخرون من جميع طوائف العقاد على فساده ، حتى أرسطو وأتباعه من الفلاسفة المتقدمين ، وإنما قال هذا بعض المتفلسفة كابن سينا وأمشاله ، الذين ادّعوا أن الممكن بنفسه الذي يقبل الوجود

والعدم يكون بنفسه قديمًا ازليًّا واجبًا بغيره .

وهذا قول شرذمة منهم ، وأما جمهور الفلاسفة القائلون بقدم العالم كارسطو وأتباعه، والقائلون بحدوثه، فكلهم ينكرون هذا كما ينكره سائر العقلاء، ويقولون : الممكن لا يكون إلا حدثًا ، فكل ما كان ممكنًا يقبل أن يكون موجودًا ويقبل أن يكون معدومًا لم يكن إلا حادثًا ، كما قد بُسط في موضعه .

وحينئذ فإذا قالوا: النفس تبقى ببقاء معلومها ، فليس من المعلومات المشهودة ما هو باق أبداً لا يتسحيل من حال إلى حال ، ولا في المعلومات الموجودة التي يعلمون وجودها بالبرهان عندهم ما هو باق أزلا وأبداً لا يستحيل من حال إلي حال إلا الله وحده . وما يثبتونه من العقول والنفوس ليس له حقيقة إلا في الوجود الذهني لا الخارجي . وأما نفوس بني آدم وإن كانت باقية ، فهي العالمة التي تكمل وتبقى ببقاء معلومها .

والمقصود أي ليس لها موجود معلوم يُعلم بالبرهان بقاؤه أزلاً وأبدًا ليبقى ببقائه إلا الله وحده ، وإذا قالوا : تصير عالمًا معقولاً مطابقًا للعالم الموجود ، فهذا العالم ليس ثابتًا على حال من الأحوال ، بل هو يستحيل من حال إلى حال .

أما على القول الحق فإن الأفلاك مخلوقة ومستحيلة ، وأما على رعمهم بأنها أرلية أبدية فليست كلية ، إنما هي أشياء معينة ، فهي من قبيل الحسيات لا من قبيل المعقولات الكلية . ولهذا لما قال من قال منهم - كابن سينا ونحوه - : إن الرب لا يعلم الجزئيات إلا على وجه كلي ، وقال: إنه يعلم نفسه ويعلم ما يصدر عنه ، صار متناقضًا ، فإنه سبحانه معين ، وما يصدر عنه معين ، والعقول معينة لا كلية ، والأفلاك معينة لا كلية ، فكيف يُقال : لا يعلم إلا الكليات ، ويقال مع ذلك : إنه يعلم ما يصدر عنه ؟ .

ولهذا كان هذا مما احتج به عليه المسلمون المثبتون للصفات ، واستدركه عليه أتباعه كالطوسي . فأما المسلمون فقالوا : كلامه صريح بإثبات كثرة المعلوم ، وهو دائماً يفر من الكثرة . وأما الطوسي فلما رأى هذا لازماً انكره على ابن مسينا ، وادعى أن علمه بالمعلومات هي نفس المعلومات ، وزعم أنه حقق هذا ، وهذا من أفسد ما قيل في العالم وأبعده عن العقل .

ولقد كان الناس يعجبون ويسخرون من قول الفلاسفة: إن العلم هو العالم، والعلم هو القدرة، فيجعلون هذه الصفة هي الأخرى، ويجعلون الصفة هي الموصوف، فإن فساده فروري، الموصوف، فإن فساده فا من أبين الأمور في العقل، والعلم بفساده ضروري، فحاء هذا المتأخر منهم ففر إلى ما هو شر من ذلك، فقال: بل العلم نفس المعلومات. وهذا ما عرفت أحداً من العالمين سبقه إليه، وهم يدّعون معرفة العقليات، وهذا كلامهم في رب العالمين، لا يقوله إلا من هو من أضل الناس.

وهم إنما قالوا ما قالوه فراراً من كثرة الصفات وفراراً من حلول الحوادث ، ولهذا كان كثير من أساطينهم – أو أكثرهم – وكثير من متأخريهم ، كأبي البركات ، يخالفونهم في هذين الأصلين ، ويقولون بإثبات الصفات وبقيام الحوادث به ، كما قد حكيت مقالاتهم ، فإن عامة الفلاسفة الذين كانوا قبل أرسطو كانوا يقولون بحدوث الأفلاك ، لكن كانوا في المادة : هل يقال بحوادث لا أول لها ، ولك مادة مادة ، أو يقال بمادة قديمة أو حديثة ؟ وأما صورة الفلك فكانوا يقولون بحدوثها كما أخبرت به الرسل ، وأول من عُرف عنه القول بقدمها أرسطو .

هذا ذكره غيار واحد من أهل المقالات ، وبحث أرسطو في كتبابه يدل على ذلك، وقد بسط الكلام على أرسطو نفسه ، وأقواله المنقولة عنه في الإلهيات ، وبين ما فيها من قلة العلم وكثرة الجهل، وأنهم من أبعد الناس معرفة برب العالمين .

# الإسلام دين جميع الأنبياء ولا يقبل الله من أحد دينًا غيره :

والذي لا ريب فيه أنهم لا يؤمنون بالله ولا بملائكته ولا رسله ولا اليموم الآخر، ولا يدينون دين الإسلام الذي بعث الله به جميع الرسل، وهو عبادة الله وحده لا شريك له ، فإن هذا دين الإسلام الذي لا يقبل الله من أحد من الأولين والآخرين دينا غيره .

قال تعالى عن نوح : ﴿ يَا قَوْمِ إِن كَانَ كَبُرَ عَلَيْكُم مَّقَامِي وَتَذْكِيرِي بِآيَاتِ اللّه فَعَلَى اللّه تَوَكَّلْتُ فَأَجْمعُوا أَمْرَكُمْ وَشُرَكَاءَكُمْ ثُمَّ لا يَكُنْ أَمْرُكُمْ عَلَيْكُمْ غُمَّةً ثُمَّ اقْضُوا إِلَيَّ وَلا للّهِ تَوَكَّلْتُ فَمَا اللّهِ وَأَمْرِتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ لَخُرِي إِلاَّ عَلَى اللّهِ وَأَمْرِتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ لَخُرِي إِلاَّ عَلَى اللّهِ وَأَمْرِتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴾ [يونس : ٧١، ٧١].

وقد ثبت في الصحيح عن النبي ﷺ أنه أول رسول بعث إلى أهل الأرض (١) ، وأنه قال : ﴿ وَأَمِرْتُ لِأَنْ أَكُونَ أَوْلَ الْمُسْلِمِينَ﴾ [الزمر : ١٢] .

وقال تعالى عن إبراهيم : ﴿ وَمَن يَرْغَبُ عَن مِلَةَ إِبْرَاهِيمَ إِلاَّ مَن سَفَهَ نَفْسَةُ وَلَقَد اصْطَفَيْنَاهُ فِي الدُّنِيَا وَإِنَّهُ فِي الآخِرَة لَمِنَ الصَّالِحِينَ ﴿ آَلَ اللهُ اصْطَفَىٰ لَكُمُ الدِّينَ فَلا لَرَبِ الْعَالَمِينَ ﴿ آَلُهُ وَوَصَلَى بِهَا إِبْرَاهِيمُ بَنِيهِ وَيَعْقُوبُ يَا بَنِي إِنَّ اللهَ اصْطَفَىٰ لَكُمُ الدِّينَ فَلا لَمُوتُنَ إِلاَّ وَأَنتُم مُسْلُمُونَ ﴾ [البقرة : ١٣٠-١٣٢] . وقال : ﴿مَا كَانَ إِبْرَاهِيمُ يَهُودِيًّا وَلا نَصْرَانيًّا وَلَكِن كَانَ جَنِيفًا مُسْلَمًا وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ [آل عمران : ٢٧] . وقال : ﴿وَالَ : ﴿وَالَ : وَقَال : وَقَال : ﴿وَالَ اللهِ جَنِيفًا وَلَمْ يَكُ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ [النحل : ١٢٠] . وقال : ﴿وَالْ إِنْرَاهِيمَ كَانَ أُمَّةً قَانِتًا لِلّهِ جَنِيفًا وَلَمْ يَكُ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ [النحل : ١٢٠] . وقال : ﴿وَالْ إِنْرَاهِيمَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ [النحل : ١٢٠] . وقال : ﴿وَالْ إِنْرَاهِيمَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ [النحل : ١٢٠] . وقال : المُشْرِكِينَ ﴾ [الانعام : ١٦١] . وقال : المُشْرِكِينَ ﴾ [الانعام : ١٦١] .

وقال عن قــوم موسى : ﴿وَقَالَ مُوسَىٰ يَا قَوْمِ إِنْ كُنتُمْ آمَنتُم بِاللَّهِ فَعَلَيْهِ تَوَكُّلُوا إِنْ كُنتُم مُسْلِمِينَ﴾ [يونس : ٨٤] .

وقال عن سحرة فرعون : ﴿قَالُوا آمَنَّا بِرَبِ الْعَالَمِينَ ﴿ كَا مُوسَىٰ وَهَرُونَ ﴾ [الشعسراء : ٤٧ ، ٤٨] إلى قوله : ﴿إِنَّا نَظْمَعُ أَن يَغْفِرَ لَنَا رَبُّنَا خَطَايَانَا أَن كُنَّا أَوُّلَ الشعسراء : ٥١] . وقال في الآية الأخرى : ﴿رَبَّنَا أَفْرِغْ عَلَيْنَا صَبْرًا وَتَوَفَّنَا مُسْلَمَينَ ﴾ [الشعراء : ٥١] . وقال في الآية الأخرى : ﴿رَبَّنَا أَفْرِغْ عَلَيْنَا صَبْرًا وَتَوَفَّنَا مُسْلَمَينَ ﴾ [الأعراف : ١٢٦] .

وقال عَنْ يوسف الصديق: ﴿ تَوَفَّنِي مُسْلُمًا وَٱلْحَقْنِي بِالصَّالِحِينَ ﴾ [يوسف: ١٠١]. وقال عن بلقيس: ﴿ رَبِّ إِنِّي ظَلَمْتُ نَفْسِي وَٱسْلَمْتُ مَعَ سُلَيْمَانَ لِلّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ [النمل: ٤٤].

وقال عن أنبياء بني إسرائيل : ﴿إِنَّا أَنزَلْنَا التَّوْرَاةَ فِيهَا هُدًى وَنُورٌ يَحْكُمُ بِهَا النَّبِيُونَ اللَّذِينَ أَسْلَمُوا لِلَّذِينَ هَادُوا وَالرَّبَّانِيُونَ وَالأَحْبَارُ بِمَا اسْتُحْفَظُوا مِن كَتَابِ اللَّهِ وَكَانُوا عَلَيْهِ شُهَدَاءَ فَلَا تَخْشُوا النَّاسَ وَاخْشُونَ وَلا تَشْتَرُوا بِآيَاتِي ثَمَنًا قَلِيلاً وَمَن لَمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ اللَّهَ فَلُولُكَ هُمُ الْكَافِرُونَ ﴾ [المائدة : 3٤] .

<sup>(</sup>۱) اخرجه البخاريّ في احاديث الأسبياء (٦/ ٤٢٨) ، ح(٣٣٠) ، ومسلم في الإيمان (١/ ١٨٠ - ١٨١) - ح(٢٣٢/٣٢١) .

وقال عن الحواريين : ﴿وَإِذْ أُوْحَيْتُ إِلَى الْحَوَارِيِّينَ أَنْ آمِنُوا بِي وَبِرَسُولِي قَالُوا آمَنًا وَاشْهَدْ بِأَنَّنَا مُسْلِمُونَ﴾ إلى قـوله : ﴿وَنَكُونَ عَلَيْهَا مِنَ الشَّاهِدِينِ﴾ [المائــدة : ١١١ – ١١٢] .

فهذه الرسل واعمهم من نوح إلى الحواريين كلهم على الإسلام ، وكذلك كل من كان قبلنا من أهل السعادة فهو مؤمن . قال تعالى : ﴿إِنَّ اللّهِ وَالّهِمْ وَاللّهِمْ وَاللّهُ وَالنّهِمْ اللّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وَعَملَ صَالِحًا فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ عِندَ رَبّهِمْ وَالا وَالنّصَارَى وَالصّابئينَ مَنْ آمَنَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وَعَملَ صَالِحًا فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ عِندَ رَبّهِمْ وَالا خَوْفَ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ [البقرة : ٢٦] . وفي الآية الاخرى : ﴿وَالصَّابِئُونَ وَالنّصَارَى وَالنّصَارَى وَاللّمَانِينَ ، فلما قُدّموا عليهم وَالنّصارَى أفضل من الصابئين ، فلما قُدّموا عليهم نصب لفظ « الصابئون » ، ولكن « الصابئون » أقدم في الزمان فقدّموا هاهنا لتقدّم زمنهم ، ورُفع اللفظ ليكون ذلك عطفًا على المحل ، فإن المعطوف على المحل مرتبته التأخير ليشعر أنهم مؤخرون في المرتبة وإن قُدّموا في الزمن واللفظ .

وهو سبحانه ذكر في سورة الحج ملل العالم فقال : ﴿ إِنَّ اللّهِ مَوْمَ الْقَيَامَةَ إِنَّ هَادُوا وَالصَّابِينَ وَالنّصَارَىٰ وَالْمَجُوسَ وَالّذِينَ أَشْرَكُوا إِنَّ اللّهَ يَفْصِلُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ الْقَيَامَةَ إِنَّ اللّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْء شَهِيدٌ ﴾ [الحج : ١٧] ، فأخبر أنه يفصل بين أهل الملل أجمعين ، ولم يذكرهم هنا ليتبين المحسمود منهم في الآخرة . وفي سورة البقرة والمائدة ذكر أربعة أصناف : المسلمين والذين هادوا والنصارى والصابئين ثم قال : ﴿ مَنْ آمَنَ بِاللّهِ وَالْيُومُ الْآخِرِ وَعَمِلَ صَالِحًا فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ عِندَ رَبّهِمْ وَلا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ وَالْيُومُ الآخِرِ وَعَمِلَ صَالِحًا فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ عِندَ رَبّهِمْ مِن آمن بالله واليوم الآخير وعمل والبقرة : ٢٦] ، فدل على أن هذه الأربعة منهم من آمن بالله واليوم الآخير وعمل صالحًا ، وأولئك هم السعداء في الآخرة ، بخلاف من لم يكن من هؤلاء مؤمنًا بالله واليوم الآخر وعمل صالحًا ، وبخلاف من كان من المجوس والمشركين ، فهؤلاء كلهم واليوم الآخرة منهم سعيدٌ في الآخرة .

وكذلك الإسلام العام . قال تعالى : ﴿وَقَالُوا لَن يَدْخُلَ الْجَنَّةَ إِلاَّ مَن كَانَ هُودًا أَوْ نَصَارَىٰ تَلْكَ أَمَانِيُّهُمْ قُلْ هَاتُوا بُرْهَانَكُمْ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴿ آلَ ﴾ بَلَىٰ مَنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ لِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِنَّ فَلَهُ أَجْرُهُ عِندَ رَبِّهِ وَلا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ ولا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ [البقرة : ١١١ ، ١١٢].

وقال : ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ دِينًا مِّمِّنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ لِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ وَٱتَّبِعَ مِلَّةَ إِبْرَاهِيمَ حَنِيفًا

وَاتَّخَذَ اللَّهُ إِبْرَاهِيمَ خَلِيلاً﴾ [النساء : ١٢٥] .

وقد ثبت في الصحيح عن النبي ﷺ أنه قال : « إنّا معاشر الأنبياء ديننا واحد ، وإن أولى الناس بابن مريم لأنا ، إنه ليس بيني وبينه نبي "() . ولهذا ترجم البخاري على ذلك : « باب ما جاء في أن دين الأنبياء واحد ».

وقال تعالى : ﴿ شَرَعَ لَكُم مِّنَ الدِّينِ مَا وَصَّىٰ بِهِ نُوحًا وَالَّذِي أُوحَيْنَا إِلَيْكَ وَمَا وَصَّىٰ بِهِ نُوحًا وَالَّذِي أُوحَيْنَا إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ إِبْرَاهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعَيِسَىٰ أَنْ أَقِيمُوا الدِّينَ ولا تَتَفَرَّقُوا فِيهِ كَبُرَ عَلَى الْمُشْرِكِينَ مَا تَدْعُوهُمْ إِلَيْهِ ﴾ [الشورى : ١٣] ، فقد أمر الرسل أن يقيموا الدين ولا يتفرقوا فيه .

وقال في الآية الأخرى: ﴿يَا أَيُّهَا الرُّسُلُ كُلُوا مِنَ الطَّيْبَاتِ وَاعْمَلُوا صَالِحًا إِنِّي بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ﴿ وَإِنَّ هَذِهِ أُمَّتُكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً وَأَنَا رَبَّكُمْ فَاتَّقُونَ ﴿ فَ فَتَقَطَّعُوا أَمْرَهُم لَمُ اللَّهُ مُونَا وَلَا مَنْكُمْ فَاتَّقُونَ ﴿ وَ فَيَ فَلَمُ الذَينَ تَفْرَقُوا لَمْ مُؤَلِّهُ وَاحِدَةً وَأَنَا رَبَّكُمْ فَاتَّقُونَ ﴿ وَفَى فَتَقَطّعُوا أَمْرَهُم لَمُ اللَّهِ مَا لَذَينَ تَفْرَقُوا اللَّهُ مَا اللَّهُ وَكُانُوا عَلَى الْأَنْبِياء ، فَامَنُ هؤلاء ببعض وهؤلاء ببعض ، وهم الذين فرّقوا دينهم وكانوا شيعًا .

وقال تعالى : ﴿ فَاَقَمْ وَجْهَكَ لِلدّينِ حَنيفًا فَطْرَتَ اللّهِ الَّتِي فَطَرَ النّاسَ عَلَيْهَا لا تَبْديلَ لَخُوْ النّاسَ لا يَعْلَمُونَ ﴿ مَنْ مَنْ اللّهِ وَاتّقُوهُ وَأَقِيمُوا الصّلاةَ وَلَا تَكُونُوا مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴿ آَكُ مَنَ اللّهِ يَعْلَمُونَ ﴿ وَ اللّهِ يَعْلَمُونَ ﴿ وَكَانُوا شَيعًا كُلُّ حَزْبَ بِمَا لَدَيْهُمْ وَكَانُوا شَيعًا كُلُّ حَزْبَ بِمَا لَدَيْهُمْ فَرَحُونَ ﴾ [الروم : ٣٠ - ٣] . وقال تعالى : ﴿ إِنَّ اللّهِ يَن فَرَقُوا دينَهُمْ وَكَانُوا شَيعًا لَكُنُوا دينَهُمْ وَكَانُوا شَيعًا لَسْتَ مَنْهُمْ فِي شَيْءٍ ﴾ [الانعام : ١٥٩] . وقال تعالى : ﴿ إِنَّ اللّهُ يَن يَكُفُرُونَ بِاللّهِ وَرُسُلُه وَيَقُولُونَ نُوْمِنُ بِبَعْضِ وَنَكُفُو بَعَضَ وَيُريدُونَ اللّهُ اللّهِ وَرُسُلُه وَيَقُولُونَ نُوْمِنُ بِبَعْضِ وَنَكُفُو الْمِينَ عَذَابًا مُهينًا ﴾ وَرُسُلُه وَيَقُولُونَ نُوْمِنُ بَبَعْضِ وَنَكُفُو بَعْضَ وَيُريدُونَ أَنَ اللّهُ اللّهِ اللّهُ النّبِينَ فَرَابًا مُهينًا ﴾ يَتْخذُوا بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلاً ﴿ وَلَاكُ مَن اللّه وَلَاكُ أَلَى النّاسُ أَمَّةً وَاحدَةً فَبَعَثَ اللّهُ النّبِينَ مُ مَنْ النّاسِ فِيمَا اخْتَلَفُوا فِيه وَمَا اخْتَلَفُوا فِيه وَمَا اخْتَلَفُوا فِيه وَمَا اخْتَلَفُوا فِيهِ وَمَا اخْتَلَفُوا فِيه وَمَا اخْتَلَفُوا فِيه وَمَا الْمَتَلَفُوا فِيه وَمَا الْمَتَلَفُوا فِيه وَمَا الْمَتَلَفُوا فِيه وَمَا الْمَتَلَفُوا فِيهِ وَمَا الْمَتَلُفُوا فِيهِ وَمَا الْمَتَلَفُوا فِيهِ وَمَا الْمَتَلَفُوا فِيهِ وَمَا الْمَتَلُفُوا فِيهِ وَمَا الْمَتَلُفُوا فِيهِ وَلَا اللّهُ يَلْا لِلْكَافُونِ مِنْ النّحَقِ بِإِذْنِهِ وَاللّهُ يَهُدِي مَن يَشَاءُ إِلَى صِواطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [البقرة : ٢١٣] . قال ابن فيمَا الْحَتَلَفُوا فِيهُ وَاللّهُ يَهُدِي مَن يَشَاءُ إِلَى صِواطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴿ [البقرة : ٢١٣] . قال ابن

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاريّ في أحاديث الأنبياء (٦/ ٥٥٠ - ٥٥١) ح(٣٤٤٣) ، ومسلم في الفضائل (٤/ ١٨٣٧) ح(١٤٥/ ٢٣٦٥) .

٣٩٧ ـــــقاعدة في تحقيق الرسالة وإبطال قول أهل الزيغ والضلالة المسمى ﴿ بالصفدية ﴾

عباس: وكان بين آدم ونوح عشرة قرون كلهم على الإسلام، وقوله: ﴿كَانَ التَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً﴾ أي على الحق وهو دين الإسلام، فاختلفوا. كما ذكر ذلك في سورة يونس، هذا قول الجمهور وهو الصواب.

## الدين واحد هو الإسلام والشرائع تتنوع :

وقد قيل : كانوا أمة واحدة على الباطل وهو من الباطل ، فدين الله تعالى الذي ارتضاه لنفسه دين واحد في الأولين والآخرين، وهو عبادة الله وحده لا شريك له ، وهذا هو دين الإسلام ، وتنوع الشرائع كتنوع الشريعة الواحدة للشيء الواحد ، فإن محمدا على خاتم النبيين وأفضل المرسلين لا نبي بعده ، وقد بعث بدين الإسلام ما زال الإسلام دينه ، وقد أمر أولا باستقبال صخرة بيت المقدس، ثم أمر ثانيًا باستقبال الكعبة ، والدين واحد وإن تنوعت الشريعة . فكذلك قوله تعالى : فأحكم بَيْنَهُم بِمَا أَنزَلَ اللهُ وَلا تَتَبِعْ أَهْواءَهُمْ عَمًا جَاءَكَ مِنَ الْحَقِّ لِكُلُّ جَعَلْنَا مِنكُمْ شُرْعَة وَمُنْهَاجًا ﴾ [المائدة : ٤٨] .

فما جعله الله لكل كتاب من الشرعة والمنهاج والمنسك لا يمنع أن يكون الدين واحد ، فالذين كانوا يتمسكون بالتوراة والإنجيل قبل النسخ والتبديل كانوا على دين الإسلام ، وإن كان لهم شريعة تختص بهم ، وكذلك المتمسكون بالإنجيل قبل النسخ والتبديل على دين الإسلام ، وإن كان المسيح قد نسخ بعض ما في التوراة وأحل لهم بعض الذي حُرَّم عليهم ، وكذلك محمد على بعث بدين الإسلام وإن نسخ الله ما نسخه كالقبلة ، ومن لم يتبع محمداً لم يكن مسلماً بل كافراً ، ولا ينفعه بعد أن بلغه دعوة محمد التمسك بما يخالف ما أمر به ، فإن ذلك لا يُقبل منه .

ولهـذا لما أنزل الله تعـالى: ﴿وَمَن يَبْتَغ غَيْرَ الإِسْلام دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ ﴾ [آل عمران: ٥٥] قالت اليهود والنصارى: ﴿ نحن المسلمون ﴾ ، فقال تعالى: ﴿وَلِلهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْت مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً ﴾ [آل عمران: ٩٧] ، فـقالوا: ﴿ لا نحج ﴾ . فقال تعالى: ﴿وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ اللَّهَ غَنِي عَنِ الْعَالَمِينَ ﴾ [آل عمران: ٩٧] (١) ، وقد روى

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبري في تفسيره (٦/ ٥٧١) .

الترمذيّ وغيره عن النبيّ ﷺ أنه قال : « من ملك زاداً أو راحلة تبلّغه إلى بيت الله ولم يحج ، فليمت إن شاء يهودياً وإن شاء نصرانياً »(١) .

وقال تعالى : ﴿ شَهِدَ اللّهُ أَنّهُ لا إِلّهَ إِلاَّ هُو وَالْمَلائِكَةُ وَأُولُوا الْعَلْمِ قَائِمًا بِالْقَسْطِ لا إِلّهَ إِلاَّ هُو الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴿ آَنَ الدِّينَ عِندَ اللّه الإِسْلامُ وَمَا اخْتَلَفَ الّذينَ أُوتُوا الْكَتَابِ وَآلَ إِلاَّ مِن بَعْد مَا جَاءَهُمُ الْعَلْمُ بَغْيًا بَيْنَهُمْ وَمَن يَكْفُو بَآيَاتِ اللّهَ فَإِنَّ اللّهَ سَرِيعُ الْحَسَابِ ﴿ آَنَ فَإِنْ مَن بَعْد مَا جَاءَهُمُ الْعَلْمُ بَغْيًا بَيْنَهُمْ وَمَن اتّبَعَنِ وَقُل للّذينَ أُوتُوا الْكَتَابُ وَالْأُمّيِينَ ءَأَسْلَمْتُمْ فَإِنْ أَسْلَمُوا فَقَد اهْتَدَوْا وَإِن تَوَلّوا فَإِن مَولًوا فَإِن تَوَلّوا فَإِن تَولُوا فَإِن تَولّوا الْكَتَابِ وَاللّهُ بَصِيرٌ بِالْعِبَادِ ﴾ [آل عمران : ١٨ فَإِنْ أَسْلَمُوا فَقَد اهْتَدَوْا وَإِن تَولّوا فَإِن عَنده هو الإسلام أولا وَآخَرًا وهو دين واحد، ثم بين ان أهل الكتاب إنما اختلفوا من بعد ما جاءهم العلم بغيًا بينهم من بعضهم على بين ان أهل الكتاب إنما الحتل طلب الحق .

وهذا كقوله تعالى : ﴿وَمَا تَفَرَّقَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ إِلاَّ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَتْهُمُ الْبَيْنَةُ وَمَا أُمِرُوا إِلاَّ لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنَفَاءَ ويُقِيمُوا الصَّلَاةَ ويُؤثُّوا الزَّكَاةَ وَذَلكَ دِينُ الْقَيِّمَةِ ﴾ [البينة : ٤ ، ٥] .

وقال في الآية الأخرى : ﴿ وَلَقَدْ آتَيْنَا بَنِي إِسْرَائِيلَ الْكِتَابَ وَالْحُكُمُ وَالنَّبُوقَ وَرَزَقْنَاهُم مِّنَ الطّيّبَاتِ وَفَضَلْنَاهُمْ عَلَى الْعَالَمِينَ ﴿ إِنَّ وَآتَيْنَاهُم بَيّنَاتُ مِّنَ الْأَمْرِ فَمَا اخْتَلَفُوا إِلاَّ مِنْ بَعْد مَا جَاءَهُمُ الْعَلْمُ بَغْيًا بَيْنَهُمْ إِنَّ رَبُّكَ يَقْضِي بَيْنَهُمْ يَوْمَ الْقَيَامَةُ فَيِمَا كَانُوا فِيهِ يَخْتَلَفُونَ مِنْ بَعْد مَا جَاءَهُمُ الْعَلْمُ بَغْيًا بَيْنَهُمْ إِنَّ رَبُّكَ يَقْضِي بَيْنَهُمْ يَوْمَ الْقَيَامَةُ فَيِمَا كَانُوا فِيهِ يَخْتَلَفُونَ فَنَ بَعْضَهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضٍ وَاللَّهُ وَلِي الْمُتَّقِينَ ﴾ الجاثية : لَن يُغْتُوا عَنكَ مِنَ اللَّهِ شَيْئًا وَإِنَّ الظَّالِمِينَ بَعْضَهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضٍ وَاللَّهُ وَلِي الْمُتَقِينَ ﴾ الجاثية : 17 - 19] .

والاختلاف المطلق الذي ذمّه الله تعالى في القرآن أن تبتدع كل طائفة قولاً يلتبس فيه الحق والباطل ، فتخالف كل طائفة الطائفة الأخرى وتعاديهم ، وكلهم مخالفون لما بعث الله به الرسل من دين الإسلام ، كاختلاف اليهود والنصارى في المسيح وغيره ، واختلاف أهل الأهواء من هذه الأمة .

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذيّ في الحج (٣/ ١٦٧) ح(٨١٢) ، وقال : حديث غريب لا نعرفه إلا من هذا الوجه ، وفي إسناده مقال ، وهلال بن عبد الله مجهول ، والحارث يضعف في الحديث .

## الإسلام وسط في الملل وأهل السنة وسط في الأسلام :

فإن الإسلام وسط في الملل بين الأطراف المتجاذبة ، والسنة في الإسلام كالإسلام في الملل ، فالمسلمون في صفات الله تعالى وسط بين اليهود الذين شبهوا الخالق بالمخلوق ، وهي صفات التي تختص بالمخلوق ، وهي صفات النقص ، فقالوا : إن الله فقير ، وإن الله بخيل ، وإن الله تعب لما خلق العالم فاستراح ؛ وبين النصارى الذين شبهوا المخلوق بالخالق، فوصوفه بالصفات المختصة بالخالق فقالوا : هو الله .

والمسلمون وصفوا الخالق بصفات الكمال ونزهوه عن صفات النقص ، ونزهوه ان يكون شيء كفوا له في شيء من صفات الكمال ، فهو منزه عن صفات النقص مطلقًا ، ومنزه في صفات الكمال أن يماثله فيها شيء من المخلوقات .

وكذلك هم في الأنبياء وسط ، فإن اليهود كما قال فيهم : ﴿أَفَكُلُمَا جَاءَكُمْ رَسُولٌ بِمَا لا تَهْوَىٰ أَنفُسُكُمُ اسْتَكْبَرْتُمْ فَفَرِيقًا كَذَّبْتُمْ وَفَرِيقًا تَقْتُلُونَ﴾ [البقرة : ٨٧] . وكذلك كانوا يقتلون الأنبياء ويقتلون الذين يأمرون بالقسط من الناس .

والنصارى غلوا فأشركوا بهم ومن هو دونهم قال الله فيهم : ﴿ اتَّخَذُوا أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ أَرْبَابًا مِن دُونِ اللَّهِ وَالْمَسِيحَ ابْنَ مَرْيَمَ وَمَا أُمِرُوا إِلاَّ لِيَعْبُدُوا إِلَهَا وَاحِدًا لاَّ إِلَهُ وَالْمَسِيحَ ابْنَ مَرْيَمَ وَمَا أُمِرُوا إِلاَّ لِيَعْبُدُوا إِلَهَا وَاحِدًا لاَّ إِلَهُ هُوَ سُبْحَانَهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ [التوبة : ٣١] .

والمسلمون آمنوا بهم كله ولم يفرقوا بين أحد منهم ، فإن الإيمان بجميع النبيين فرض واجب، ومن كفر بواحد منهم فقد كفر بهم كلهم ، ومن سبّ نبيًا من الأنبياء فهو كافر يجب قتله باتفاق العلماء ، وفي استتابته نزاع . قال تعالى : ﴿قُولُوا آمَنًا بِاللّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ إِلَىٰ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالأَسْبَاطِ وَمَا أُوتِي مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَمَا أُوتِي النّبِيُّونَ مِن رّبّهِمْ لا نُفَرِقُ بَيْنَ أَحَد مِنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴾ [البقرة : وعيسمَىٰ وَمَا أُوتِي النّبيُّونَ مِن رّبّهِمْ لا نُفَرِقُ بَيْنَ أَحَد مِنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴾ [البقرة : ١٣٦] .

وقال تعالى : ﴿وَلَكِنَّ الْبِرَّ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ ال**آخِرِ وَالْمَلاثِكَةِ وَالْكِتَابِ** وَالنَّبِيِّينَ﴾ [البقرة : ١٧٧] .

وقال تعالى : ﴿ آمَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّ آمَنَ بِاللَّه وَمَلاثكَته وَكُتُبه وَرُسُله لا نُفَرّقُ بَيْنَ أَحَد ِمّن رُسُله وَقَالُوا سَمِعْنَا وَٱطَعْنَا غُفْرَانكَ رَبّنا وَإِلَيْكَ الْمَصِيرُ ﴿ كُنِّكُ لا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلاَّ وُسْعَهَا لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا اكْتَسَبَتْ ﴾ [البقرة: ٢٨٥ ، ٢٨٦] . والآية الأخرى . وفي الصحيحين عن النبيِّ ﷺ أنه قال : « من قرأ الآيتين في آخر سورة البقرة في ليلة كفتاه ١٥٠٠ .

وقد ثبت عنه في الصحيح أنه كان يقرأ في ركعتي الفجر بسورتي الإخلاص: ﴿قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ﴾ و﴿قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ﴾ (٢) . وتارة يقرأ في الأولى بآية الإيمان التي في البقرة : ﴿قُولُوا آمَنَّا بِاللَّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا﴾ الآية ، وفي الشانية بآية الإسلام في آل عمران : ﴿قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ تَعَالُواْ إِلَىٰ كَلِمَة سَوَاء بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ ﴾ إلى قوله تعالى : ﴿فَإِن تَوَلُّواْ فَقُولُوا اشْهَدُوا بأنَّا مُسْلمُونَ﴾ [آل عمران : ٦٤] (٣) .

وكذلك المسلمون وسط في النسخ ، فإن اليهود قالوا : ليس لرب العالمين ان يأمر ثانيًا بخلاف ما أمر به أولاً . والنصارى جوَّزوا لرءوسهم أن يغيَّروا شريعة المسيح فيحلُّلوا ما شاءوا ويحرموا ما شاؤا . والمسلمون قالوا : رب العالمين يأمر بما يشاء ، له الخلق والأمسر ، وليس لأحد من الخلق أن يـغيّر دينه ولا يُبـدله شرعــه ، ولكن هو يحدث من أمره ما يشاء ، فينسخ ما يشاء ويثبت ما يشاء .

وكذلك في الشرائع كالحلال والحرام ، فيإن اليهود حُرِّمت عليهم طيبات أُحلت لهم عقوبة لهم ، وعليهم تشديد في النجاسات : يجتنبون أشياء كثيرة طاهرة مع اجتنباب النجاسة . والنصاري لا يحرّمون ما حرّمه الله ورسوله ، بل يستحلّون الخبائث ويباشرون النجاسات ، وكلما كان الراهب أكثر ملابسة للنجاسات والخبائث كان أفضل عندهم . والمسلمون أباح الله لهم الطيبات وحرّم عليهم الخبائث ، وهم وسط في سائر الأمور ، وليس هذا موضع بسط ذلك .

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاريّ في المغـــازي (٣/ ٣٦٩) ح(٨٠٠٨) ، ومسلم في المسافرين (١/ ٥٥٤ – ٥٥٥) ح(٣٠٥/ ٨٠٧) ، وأبو هاود في الصلاة (٢/٥٦ - ٥٧) ح(١٣٩٧) ، والتسرمذيّ في ثواب القسرآن (٥/١٥٩) ح(٢٨٨١) ، وابن ماجه في إقامة الصلاة (١/ ٤٣٥ - ٤٣٦) ح(١٣٦٨ - ١٣٦٩) ، والدارميّ في الصلاة (١/ ٤١٥ - ٤١٦) ح(١٤٨٧) ، والإمام أحمد في مسنده (١٤٦/٤) ح(١٧٠٧) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في صلاة المسافرين (١/ ٢٠١) ح(١٩٨/ ٢٢٢) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في صلاة المسافرين (٢/١) ح(٩٩/ ٧٢٧) .

وكذلك أهل السنة في الإسلام ، فسهم في الصحابة وسط بين الرافضة التي يغلون في عليّ فيجعلونه معصومًا أو نبيًّا أو إلهًا ، وبين الخوارج الذين يكفّرونه .

وهم وسط في الوعيد بين الوعيدية من الخسوارج والمعتزلة ، وبين المرجئة الذين لا يجزمون بتعذيب أحد من فسّاق الأمة .

وهم في القدر وسط بين النفاة للقدر من المعتزلة وغيرهم ، وبين الجمهمية المثبتة الذين ينكرون حكمة الله في خلقه وأمره .

وهم في الصفات وسط بين المعطّلة الذين ينفون صفات الله أو بعضها ويشبّهونه بالجماد والمعدوم ، وبين الممثّلة الذين يمثّلون صفاته بصفات خلقه ، فيصفون الله بصفات خلقه . فيصفون الله بما وصف به نفسه وبما وصفه به رسوله ، من غير تعطيل ولا تمثيل ، ومن غير تكييف ولا تحريف .

فمن حين بُعث محمد ﷺ لم يكن الإسلام إلا ما أمر به ، لأن الإسلام أن يستسلم العبد لله رب العالمين لا لغيره ، فمن استسلم له ولغيره فجعل له نداً فهو مشرك . قال الله تعالى : ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَن يَتَّخِذُ مِن دُونِ اللَّهِ أَندَادًا يُحبُّونَهُمْ كَحُبِّ اللهِ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشَدُ حُبًّ للَّه ﴾ [البقرة : ١٦٥] .

ومن استكبر عن عبادة الله فلم يستسلم له فهو معطل لعبادته ، وهو شر من المشركين كفرعون وغيره . قال الله تعالى : ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكُبُرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ﴾ [غافر : ٦٠] .

والإسلام إنما يكون بأن تعبد الله وحده لا شريك له ، وإنما يُعبد بما أمر به ، فكل ما أمر به فهو حين أمر به من دين الإسلام وحين نهى عنه لم يبق من دين الإسلام ، كما كانت الصخرة أولاً من دين الإسلام ، ثم لما نهى عنها لم تبق من دين الإسلام . فلهذا صار المتمسك بالسبت وغيره من الشرائع المنسوخة ليس من دين الإسلام ، فكيف بالمبدّل ؟!

والله تعالى قط لم يرض له دينًا غير الإسلام ، ولا أحد من رسله - لا سيما خاتم الأنبياء - فإنه لم يرض من أحد إلا بدين الإسلام ، لا من المشركين ولا من

الذين أوثوا الكتاب . وقدوله تعالى : ﴿قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ ﴿ لَا أَعْبَدُ مَا تَعْبَدُونَ ﴾ الذين أوثوا الكافرون] ، وهي كلمة تقتضي براءته من دينهم ، وأن ديني لي وأنت بريئون منه ، ودينكم لكم وأنا بريء منه .

كما قال تعالى في الآية الأخرى: ﴿وَإِن كَذَّبُوكَ فَقُل لِي عَمَلِي وَلَكُمْ عَمَلُكُمْ أَنتُم بَرِيقُونَ مِمَّا أَعْمَلُ وَأَنَا بَرِيءٌ مِمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ [يونس: ٤١]، فقوله: ﴿لِي عَمَلِي وَلَكُمْ عَمَلُكُمْ ﴾ هو نظير قوله: ﴿لَكُمْ دِينُكُمْ وَلِيَ دِينِ ﴾، وقرنه بمقتضاه وموجبه فقال: ﴿ أَنتُم بَرِيقُونَ مِمًّا أَعْمَلُ وَأَنَا بَرِيءٌ مّمًّا تَعْمَلُونَ ﴾ .

ولهذا قال النبي على في هذه السورة هي براة من الشرك . ولهذا كا يقرأها كثيرًا مع ﴿قُلْ هُوَ اللّٰهُ أَحَدٌ ﴾ في ركعتي الفجر وركعتي الطواف وغيرهما ، لأن فيهما التوحيد: هذه فيها توحيد العمل والإرادة ، وتلك فيها توحيد القول والعلم . وإذا قال في تلك : ﴿قُلْ هُوَ اللّٰهُ أَحَدٌ ﴾ فأمره أن يقول ما هو خير عن الله بأنه الأحد الصمد ، وقال في هذه : ﴿قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ ﴿ لَ لا الله وحده . يقول أنه لا يعبد ما يعبدون من دون الله ، إذ لا يعبد إلا الله وحده .

ومثل هذا المعنى قوله تعالى : ﴿ فَلَذَلِكَ فَادْعُ وَاسْتَقَمْ كُمَا أُمرْتَ وَلا تَتْبِعُ أَهْوَاءَهُمْ وَقُلْ آمَنتُ بِمَا أَنزَلَ اللّهُ مِن كَتَابِ وَأُمرْتُ لَاّعَدِلَ بَيْنَكُمُ اللّهُ رَبّنا وَرَبّكُمْ لَنَا أَعْمَالُنا وَلَكُمْ وَقُلْ آمَنتُ بِمَا أَنزَلَ اللّهُ مِن كَتَابِ وَأُمرْتُ لاَّعْدِل بَيْنكُمُ اللّهُ رَبّنا وَرَبّعَ هِي ما يَعتج به الحصم وإن كان باطلاً ، فليس من شرط لفظ ﴿ الحجة ﴾ أن تكون حقًا ، بل إذا كانت حقًا سميت بينة وبرهانًا ودليلاً . ولهذا قال تعالى : ﴿ لِنَا لا يَكُونَ للنّاسِ عَلَيْكُمْ حُجّةٌ إِلا الذين عَلَى الله حُجّةٌ بَعْدَ الرّسُلِ ﴾ [النساء : ١٦٥] ، ﴿ لِنَالاً يكُونَ لِلنّاسِ عَلَيْكُمْ حُجّةٌ إِلاَ الذين ظَلَمُوا مَنهُمْ ﴾ [البقرة : ١٥٠] ، وهم المشركون يحتجون عليكم بحجة باطلة ، فقولون : قد رجع إلى قبلتنا فيوشك أن يرجع إلى ديننا ، وبهذا فسر الآية علماء فيقولون : قد رجع إلى قبلتنا فيوشك أن يرجع إلى ديننا ، وبهذا فسر الآية علماء الصحابة والتابعين لهم بإحسان ، ومن قال من المتأخرين إن ﴿ لا ﴾ بمعنى الواو ، وقالوا : إن المراد : لئلا يكون للناس عليكم حجة والذين ظلموا منهم ، قولهم من الباطل الذي يظهر فساده من وجوه كثيرة .

وقال تعالى : ﴿ وَالَّذِينَ يُحَاجُونَ فِي اللَّهِ مِنْ بَعْدِ مَا اسْتُجِيبَ لَهُ حُجَّتُهُمْ دَاحضَةٌ عندَ

٣٩٨ ــــــقاعدة في تحقيق الرسالة وإبطال قول أهل الزيغ والضلالة المسمى « بالصفدية »

رَبِّهِمْ وَعَلَيْهِمْ غَضَبٌ وَلَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ ﴾ [الشورى : ١٦] ، وقال في الحق : ﴿وَتِلْكَ حُجَّتُنَا آتَيْنَاهَا إِبْرَاهِيمَ عَلَىٰ قَوْمِهِ نَرْفَعُ دَرَجَاتٍ مِّن نَّشَاءُ ﴾ [الانعام : ٨٣] .

وقد قـال ﷺ في الحديث المتفق على صحـته: « إنكم تختصـمون إليّ ولعل بعضكم أن يكون ألحن بحـجته من بعض فأقـضي له بنحو مما أسمع ، فمن قـضيت له من حق أخيه شيئًا فلا يأخذه ، فإنما أقطع له قطعًا من النار » (١).

وقد قال طائفة من المفسرين أن هذه السورة منسوخة ، أي في ما ظنوها دلت عليه من ترك القتال ، فإنهم ظنوا أن قوله : ﴿لَكُمْ دِينَكُمْ وَلِي دِينِ ﴾ يتضمن ترك القتال . ومعلوم أن الله لم يأمر نبيه بمكة بالقتال بل إنما أصره بالقتال بالمدينة ، وأول آية نزلت في القتال قوله : ﴿أَذِنَ لِلَّذِينَ يُقَاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلُمُوا وَإِنَّ اللّهَ عَلَيْ نَصْوهِمْ لَقَديرٌ ﴾ آية نزلت في القتال قوله : ﴿أَذِنَ لِلّذِينَ يُقَاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلُمُوا وَإِنَّ اللّهَ عَلَيْ نَصْوهِمْ لَقَديرٌ ﴾ آية نزلت في القتال قوله : ﴿أَذِنَ لِلّذِينَ يُقَاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلُمُوا وَإِنَّ اللّهَ عَلَيْ نَصُوهِمْ لَقَديرٌ ﴾ [الحج : ٣٩] ، فأذن الله لهم أولاً فيه ثم كُتب عليهم ثانيًا فقسال : ﴿كُتبَ عَلَيْكُمُ الْقَتَالُ وَهُو كُنْ لَكُمْ وَعَسَىٰ أَن تُحبُوا شَيْئًا وَهُو خَيْرٌ لَكُمْ وَعَسَىٰ أَن تُحبُوا شَيْعًا وَهُو خَيْرٌ لَكُمْ وَعَسَىٰ أَن تُحبُوا شَيْعًا وَهُو خَيْرٌ لَكُمْ وَعَسَىٰ أَن تُحبُوا شَيْعًا وَهُو خَيْرٌ لَكُمْ وَعَسَىٰ إِنْ أَنْ لَكُمْ وَعَسَىٰ اللّهَ لَهُ اللّهُ لَهُ اللّهُ لَهُ لَلّهُ عَلَىٰ اللّهُ لَهُ لَكُمْ وَلَا لَالِهُ لَا لَاللّهُ لَا لَا لَاللّهُ لِهُ اللّهُ لَا لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَا لَاللّهُ لَا لَا لَاللّهُ لَا لَا لَاللّهُ لِهِ اللّهُ لَلهُ لَا لَا لَاللّهُ لَا لَا لَا لَاللّهُ لَا لَا لَا لَا لَاللّهُ لَا لَا لَاللّهُ لَا لَا لَاللّهُ لَا لَاللّهُ لَا لَاللّهُ لَا لَا لَكُمْ وَعَسَىٰ إِلَا لَاللهُ لَا لَاللّهُ لَا لَا لَكُمْ وَلَا لَاللّهُ لَا لَا لَا لَاللّهُ لَا لَا لَا لَاللّهُ لَا لَاللّهُ لَا لَا لَا لَا لَاللّهُ لَا لَا لَا لَا لَاللّهُ لَا لَا لَاللّهُ لَا لَا لَا لَاللّهُ لَا لَا لَا لَا لَا لَا لَالّهُ لَا لَا لَا لَا لَا لَاللّهُ لَا لَا لَا لَا لَا لَا لَا لَا

وكتب عليهم قـتال من لم يسالمهم ، فأما من سالمهم فلم يؤمروا بقتاله ، كما قال تعالى : ﴿وَإِن جَنَحُوا لِلسَّلْمِ فَاجْنَحْ لَهَا وَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّه ﴾ [الأنفال : ٦١] ، وقال : ﴿ إِلاَّ الَّذِينَ يَصِلُونَ إِلَىٰ قَوْم بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُم مِيثَاقٌ أَوْ جَاءُوكُمْ حَصِرَتْ صُدُورُهُمْ أَن يُقَاتِلُوكُمْ أَوْ يُقَاتِلُوكُمْ فَإِن اعْتَزَلُوكُمْ فَلَمْ يُقَاتِلُوكُمْ وَأَلْقَوْا إِلَيْكُمُ السَّلَمَ فَمَا جَعَلَ اللَّهُ لَكُمْ عَلَيْهُمْ سَبِيلاً ﴾ [النساء : ٩٠].

ولهذا كان بين النبي ﷺ وبين كثير من المشركين عهود مطلقة ومؤقتة ، فالمؤقتة كانت لازمة ، والمطلقة لـم تكن لازمة ، بل لكل منهما فسخها ، فلما فتح الله مكة وغزا النبي ﷺ تبوك سنة تسع من الهجرة - وهي آخر غزواته - أمر فيها بغزو أهل الكتاب حتى يعطوا الجزية عن يد وهم صاغرون بقوله تعالى : ﴿قَاتُلُوا الَّذِينَ لا يُؤْمنُونَ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاريّ في الشهادات (٥/ ٣٤٠) ح(٢٦٨٠) ، ومسلم في الأقسضية (٣/ ١٣٣٧) ح(١٧١٣) ، وأبو عاود في الأقضية (٣/ ٢٠٥) - (١٣٣٧) ، والترمذيّ في الأحكام (٣/ ٢١٥) ح(١٣٣٩) ، والنسائسيّ في القضاة (٨/ ٢٠٥) ، باب الحكم بالظاهر (١٢) ، وابن ماجه في الأحكام (٢/ ٧٧٧) ح(٣٢١٨) ، والإمام مالك في الموطّ في الأقضية (٢/ ٢٤١٨) ، والإمام أحمد في مسنده (٢/ ٤٤٤) ح(٨٤١٥) .

بِاللَّهِ وَلا بِالْيَوْمِ الآخِرِ وَلا يُحَرِّمُونَ مَا حَرَّمَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلا يَدينُونَ دينَ الْحَقِّ مِنَ اللَّذينَ أُوتُوا الْكَبَوْبَ حَتَّىٰ يُعْطُوا الْجَزْيَةَ عَن يَد وهُمْ صَاغِرُونَ﴾ [التوبة: ٢٩].

ولما رجع من غزوة تبوك أنزل الله سورة براءة وذكر أحوال المنافقين بقوله : (ومنهم) ، ( ومنهم ) ولهذا تُسمى الكاشفة المبعرة والفاضحة ، وأمر بنبذ العهود المطلقة وتحريم الحرم على الكفار ، فأرسل النبي عليه أبا بكر أميراً على الموسم ، وأمره أن ينهى عن طواف العُراة بالبيت ، وأن ينهى المشركين عن الحج ، ولهذا كان ينادى في الموسم : « ولا يحجن بعد العام مشرك ، ولا يطوفن بالبيت عُريان » وأتبعه بعلي بن أبي طالب لأجل نبذ العهود إلى المشركين الذين كانت لهم عهود مطلقة ، وكان أبو بكر هو الأمير على الموسم ، وعلي معه يصلي خلفه وياتمر بأمره ، لكن أرسله النبي عليه لأنه كان من عادة العرب أن العهود لا يعقدها ولا يحلها إلا المطاع أو رجل من أهل بيته أن لا يقبلوا نبذ العهود، ولم يرجع أبو بكر إلى المدينة ولا عزله عن شيء كان ولاه ، وما روي من ذلك فهو من الكذب المعلوم أنه كذب .

وكان تأميره على علي بعد قوله لعلي في غزوة تبوك : « أما ترضى أن تكون مني بمنزلة هارون من موسى »(۱) ، كما قد بسط في موضعه ، فقال الله تعالى في براءة : ﴿بَرَاءَةٌ مِّنَ اللَّه وَرَسُولِه إِلَى الَّذِينَ عَاهَدَتُم مِّنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ [التوبة : ١] إلى قوله : ﴿إِلاَّ الَّذِينَ عَاهَدَتُم مِّنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ [التوبة : ٤] إلى قوله : ﴿فَأَتِمُوا إِلَيْهِمْ عَهْدَهُمْ إِلَىٰ مُدَّتِهِمْ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُ الْمُتَّقِينَ ﴾ [التوبة : ٤] .

وقد ظن طائفة من الفقهاء أنه لا يجوز أن يعاهد الكفار إلا إلى أجل مسمى ، ثم اضطربوا فقال بعضهم : يجوز نقضه ولا يكون لازمًا . وقال بعضهم : بل يكون لازمًا لا ينقضي . واضطربوا في نبذ النبي ﷺ العهد ، والصحيح أنه يجوز العهد مطلقًا ومؤجلًا ، فإن كان مؤجلًا كان لازمًا لا يجوز نقضه لقوله : ﴿فَأَتَمُوا إِلَيْهِمْ عَهْدُهُمْ إِلَىٰ مُدُّتِهِمِ ﴿ [التوبة : ٤] ، وإن كان مطلقًا لم يكن لازمًا ، فإن العقود

<sup>(</sup>۱) أخرجه التسرمذيّ في المناقب (٥/ ٦٤١) ح(٣٧٣١) ، وابن عاجه في المقدمة (٢/ ٢١ - ٤٣) ح(١١٥) ، والإمام أحمد في مسنده (٣/ ٣٩) ح(١١٢٧٨) .

• • ٤ -----قاعدة في تحقيق الرسالة وإيطال قول أهل الزيغ والضلالة المسمى « بالصفاية »

اللازمة لا تكون مـؤبّدة بالشركـة والوكالة وغيـر ذلك ، وقد بسط هذا في غـير هذا الموضع وسُمى من قال كل قول .

والمقصود أن الله لما أنزل براءة وقال فيها: ﴿فَإِذَا انسَلَخَ الْأَشْهُرُ الْحُرُمُ فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِين﴾ [التوبة: ٥]، وهي الأربعة التي قال الله فيها: ﴿فَسيحُوا فِي الأَرْضِ الربعة التي هي ذو القعدة وذو الحجة والمحرم الربعة أَشْهُرِ [التوبة: ٢]، ليست الحرم التي هي ذو القعدة وذو الحجة والمحرم ورجب، وقد قال بعضهم هي هذه وغالط في ذلك، قال: ﴿فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَّتُمُوهُمْ وَخُذُوهُمْ وَاحْصُرُوهُمْ وَاقْعُدُوا لَهُمْ كُلَّ مَرْصَد فَإِن تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلاةَ وَآتُوا المُركين وأهل الكتاب حتى يعطوا الجزية عن يد وهم صاغرون.

ولهـذا قال في آية الفـتح: ﴿ سَتُدْعُونَ إِلَىٰ قَوْمِ أُولِي بَأْسٍ شَدِيد تُهَاتِلُونَهُمْ أَوْ يُسلّمُونَ ﴾ [الفتح: ١٦] ، وهم الروم وفارس: كانوا أشد بأسًا من العرب ، ولا بد من مقاتلتهم أو إسلامهم ، وإذا قـوتلوا فإنهم يقاتلون حتى يعطوا الجزية عن يد وهم صاغرون ، بخلاف ما كان قبل آية الجزية ، فإنهم كانوا تارة يقاتلون وتارة يعاهدون بلا جزية ، كما عاهد النبي عليه السهود والمشركين بلا جنية ، وكانوا قد دعموا عام الحديبية إلى قتال من يقاتل أو يعاهد ، وبعد ذلك يدعون إلى قتال من يقاتلون أو يسلمون ، ولم يقل : أو يسلموا ، فإنه كان يكون المعنى : حتى يسلموا . وقتالهم لا يجب إلى هذه الغاية ، بل إذا أعطوا الجنية عن يد وهم صاغرون فـقد قموتلوا القتال المأمور به .

ثم العلماء مختلفون بعد نزول آية الجزية : هل تؤخذ من أهل الكتاب ومن له شبهة كتاب دون غيره ، أو تـؤخذ من كل كافر جازت معاهدته ، والنبي الله الم يأخذها من العرب ، لأن قتالهم كان قبل نزول آية الجزية ، أو يُستثنى مشركو العرب، فيها ثلاثة أقوال للعلماء مشهورة ، والجمهور يجوزون أخذها من مشركي الهند والترك وغيرهم من أصناف المعجم ، كـما يجوز الجميع معاهدة هؤلاء عند الحاجة أو المصلحة ، وهل يجوز أن يُعاهدوا عهدًا مطلقًا أو لا يكون إلا مؤقتًا ؟ على قولين .

فلهذا يوجد كثير من المفسرين يقول في آيات يظن معناها النهي عن القتال:

إنها منسوخة بآية السيف ، فالذين قالوا : ﴿قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ ﴾ منسوخة هذا مأخذهم . والصواب أن هذه الآية لم تتعرض للقتال لا بأمر ولا بنهي ، بل مضمونها البراءة من دين الكفار ، وهذا أمر محكم لا يُنسخ أبداً ، وأما أن يُقال فيها أو في غيرها رضى الرسول بدين كافر ، فهذا لم يقله أحد من علماء المسلمين أصلاً ، ولا أحد من سلف الأمة ، ولا من الأولين ولا من الآخرين ، ولا يقول ذلك إلا من هو مفتر على الله ورسوله ، لم يرض الله بغير دين الإسلام ، وهو الذي بعث الله به محملاً على من أحد من الخلق بغير هذا الدين قط ، وإن كان لم يأمر بجهادهم في أول الأمر لعجز المسلمين وقلتهم .

ولهذا لما استأذن الانصار النبي ﷺ ليلة العقبة - لمّا بايعوه - في الجهاد ، قال : 
ه إني لم أومر بذلك بعد » ، ثم لمّا كُتب الفتال كرهه بعضهم ، فقال تعالى : ﴿ أَلَمْ تُرَ اللّهِ الْذِينَ قِيلَ لَهُمْ كُفُوا أَيْدِيكُمْ وَأَقِيمُوا الصَّلاةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ فَلَمّا كُتب عَلَيْهِمُ الْقَتَالُ إِذَا فَرِيقٌ مَّنْهُمْ يَخْشُونُ النَّاسَ كَخَشْية اللّه أَوْ أَشَدٌ خَشْيةً وَقَالُوا رَبّنا لِم كَتَبْتَ عَلَيْنَا الْقَتَالُ لَوْلا أَخُوتُنَا إِلَىٰ أَجَل قَرِيب قُلْ مَتَاعُ الدُّنْيَا قَلِيلٌ وَالآخِرَةُ خَيْرٌ لِمَن اتَقَىٰ وَلا تُظْلَمُونَ فَتِيلاً ﴾ أَخُوتُنا إِلَىٰ أَجَل قَرِيب قُلْ مَتَاعُ الدُّنْيَا قَلِيلٌ وَالآخِرَةُ خَيْرٌ لِمَن اتّقَىٰ وَلا تُظْلَمُونَ فَتِيلاً ﴾ [النساء: ٧٧] ، وهذه الآية لبسطها موضع آخر .

والمقصود هنا ذكر ما يتعلق بالفلاسفة ، والفلسفة لفظ يوناني ومعناها محبة الحكمة ، والفيلسوف في لغتهم محب الحكمة . ولهذا يقولون سوفستيا : اي : حكمة محوهة . ثم كثرت في الألسنة ، فقيل : سفسطة ، اي حكمة محوهة . وأما ما يقوله طائفة ممن يحكي مقالات الناس : إن في العالم رجلاً كان اسمه سوفسطا وانه كان هو وشيعته ينكرون الحقائق كلها ، وجعلوا هذه أربع فرق : فرقة تجزم بنفي الحقائق ، وطائفة تجزم بنفي العلم بها ، وتقول : ليس عند أحد منهم علم بشيء ، وطائفة واقفة يقولون : لا ندري تسمى المتجاهلة وتسمى اللادرية ، وطائفة تجعل الحقائق تتبع العقائد ، فكل من اعتقد شيئًا فهو في نفس الأمر على ما اعتقده – فهذا النقل على ظاهره باطل ، ليس في العالم طائفة معروفة تقول بشيء من هذه الاقوال في كل شيء ، ولا رجل اسمه سوفسطا .

ولكن كل من هذه الأقـوال قـد يعرض لكـشـر من الناس في بعض الأمـور ،

فيكون قد سفسط في ذلك الأمر ، كالكفار الذين جحدوا ما علموا أنه الحق .

قال تعالى : ﴿وَجَحَدُوا بِهَا وَاسْتَيْقَنَتْهَا أَنفُسُهُمْ ظُلْمًا وَعُلُوًّا فَانظُرْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُفْسِدِينَ﴾ [النمل : ١٤] ، وقال : ﴿الَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءَهُمْ وَإِنَّ فَرِيقًا مِنْهُمْ لِيَكْتُمُونَ الْحَقَّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ﴾ [البقرة : ١٤٦] ، وقال تعالى : ﴿فَإِنَّهُمْ لا يُكَذَّبُونَكَ وَلَكِنَّ الظَّالِمِينَ بِآيَاتِ اللَّهِ يَجْحَدُونَ﴾ [الأنعام : ٣٣] .

فإن في العالم من يكذب فيخبر بخلاف ما يعلم في كثير من الأمور ، ليس في العالم من يكذب في كل ما يقول . وكذلك في العالم من كذّب بكثير من الحق الذي يعلمه ، لكن لا يكذب بكل ما يقال له من الحسيات وغيرها . فمن نفى الحقائق مع علمه بها ، ونفي العلم مع ثبوته ، فهو من الكاذبين . ومن تجاهل وقال : لا أدري، فهو من الكاتبين . ومن جعل الحقائق تتبع فهو من الكاتمين ما معه من الحق ، مثل كاتم الشهادة . ومن جعل الحقائق تتبع العقائد ، كما يظن طائفة من النظار أن ليس في الحوادث التي ليس فيها نص قاطع عندهم حكم معين يُطلب بالاجتهاد ، بل الحكم فيها يتبع الاعتقاد ، ولهذا قبل في هذا المذهب: أوله سفسطة ولكن هو سفسطة حدثت على طائفة من النظار الأذكياء، فإن هذا قول أبي الهذيل ، وأبي علي ، وأبي هاشم ، والأشعري في أظهر قوليه ، وقول القاضي أبي بكر ، وأبي حامد الغزالي ، وغيرهم .

وهو وإن كان قولاً ضعيفًا مخالفًا للكتاب والسنة وإجماع السلف ، باطل شرعًا وعقـلاً ، فالقائلـون به قوم فضـلاء قصدهم الحق ، لم يكن غـرضهم أن يقـولوا ما يعلمون أنه باطل ، وقد بسط الكلام على هذه المسألة في مواضع .

والمقصود أن الفلاسفة هم حكماء اليونان ، وكل أمة من أهل الكتب المنزلة وغيرهم فلهم حكماء بحسب دينهم ، كما للهند المشركين حكماء ، وكان للفرس المجوس حكماء . وحكماء المسلمين هم أهل العلم بما بعث الله به رسوله وأهل العمل به . قال مالك : « الحكمة معرفة الدين والعمل » وقال ابن قتيبة وغيره : «الحكمة في اللغة هي العلم والعمل »، فمن عَلمَ ما أخبرت به الرسل فآمر به وصدق بعلم ومعرفة ، وعلم ما أمر به فسمع وأطاع ، فقد أوتي الحكمة ، ومن يؤت الحكمة فقد أوتى خيراً كثيراً .

فلما كان هذا أصل لفظ « الفلسفة » صار هذا مطلقًا على كل من سلك سبيل أولئك اليونان ، واتبعهم في حكمتهم ، والذين اتبعوهم من المتأخرين فصرّحوا فيها بأشياء ، وقرّبوها إلى الملل ، وإلا فإذا ذكرت على وجهها ظهر فيها من الباطل ما ينفّر عنها كل عاقل عَرف دين الرسل ، فإن الرسل قد جاءوا من العلم والبيان في الأمور الإلهية ما يكون في حكمة اليونان معه من جنس نسبة طب العجائز إلى طب أبقراط ، أو من جنس نسبة ملحة الإعراب إلى كتاب سيبويه.

وإذا كان كذلك فلاسفة اليونان وفلاسفة العرب والفرس والهند ، وسائر الأمم الذين لا كتباب لهم ، ليسوا في الأمور الإلهية بمنزلة علماء أهل الكتاب من اليهود والنصارى ، بل هؤلاء أعلم منهم بالأمور الإلهية ، ثم هؤلاء كلهم إذا جاءهم رسول وكذّبوه فهم كفار ، وإن كانوا على شريعة رسول يعملون بها بلا تبديل فهم مؤمنون مسلمون من أهل الجنة ، وإن لم يكونوا على شريعة ولا جاءهم رسول فهم من أهل الجاهلية كأمثالهم من أهل الفترات ، وقد بُسط الكلام عليهم في غير هذا الموضع .

والفلاسفة الذين بلغتهم دعوة محمد على بعضهم من المتظاهرين بالإسلام ، وبعضهم من اليهود ، وبعضهم من النصارى . وكل من خالف ما جاءت به الرسل فهو ضال ، من أي الطوائف كان ، فإن الله بعثهم بالحق ، والمعقول الصريح دائمًا يوافق ما جاءت به الرسل ، لم يخالف العقل الصريح شيئًا عما جاءت به الرسل . وقد بُسط هذا في الكتاب المصنّف في « درء تعارض العقل والنقل » .

والفلاسفة المتظاهرون بالإسلام يقولون : إنهم متبعون للسرسول . لكن إذا كُشف حقيقة ما يقولونه في الله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر ، تبين لمن يعرف ما جاء به الرسول ، وما يقولونه في نفس الأمر ، أن قولهم لسيس هو قول المؤمنين بالله ورسوله والمسلمين ، بل فيه من أقوال الكفّار والمنافقين شيء كثير .

وفرق أهل الكلام ، مع بدعهم وضلالهم ، أقرب إلى الرسول وإلى دين الإسلام : خارجيهم وشيعيهم ومعتزليهم وكراميهم . لكن غالب هؤلاء ناظروهم مناظرة فاسدة سمعًا وعقلاً ، فلا هم عرفوا دين الإسلام في كثير من المسائل التي نازعوهم فيها ، بل صاروا يضيفون إلى دين الإسلام ما ليس منه ، ولا قالوا في

3.5 ــــــقاعدة في تحقيق الرسالة وإبطال قول أهل الزيغ والضلالة المسمى « بالصفدية » الاستدلال والجواب عن معارضيهم ما هو حق ، بل ردّوا باطلاً بباطل ، قابلوا بدعة بدعة .

لكن باطل الفلاسفة أكثر ، وهم أعظم مخالفة للحق المعلوم بالأدلة الشرعية والعقلية في الأمور الإلهية والدينية من أولئك المبتدعين من أهل الكلام ، ولكن ضعف معرفة هؤلاء المتكلمين بالحق وأدلته سلطت أولئك ، كالجند الفساق إذا قاتلوا عسكر الكفار قتالاً لم يكونوا فيه بررة أتقياء ، ولا فجرة أقوياء ، وكان ذلك مما يسلط الكفار . وإن غلبوهم بالفجور والظلم أديلوا عليهم ، فإن البغي مصرعه ، والعدل واجب لكل أحد على كل أحد في كل حال ، وإنما أرسل الله الرسل وأنزل الكتب ليقوم الناس بالقسط .

قال الله تعالى : ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا بِالْبَيْنَاتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ الْكَتَابَ وَالْمِيزَانَ لِيَقُومَ النَّاسُ بِالْقَسْطُ وَأَنزَلْنَا الْحَدِيدَ فِيهِ بَأْسٌ شَدِيدٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ ﴾ [الحديد : ٢٥] ، وقال تعالى : عالى : ﴿ اللّهُ الَّذِي أَنزَلَ الْكَتَابَ بِالْحَقِّ وَالْمِيزَانَ ﴾ [الشورى : ١٧] ، وقال تعالى : ﴿ وَالسَّمَاءَ رَفَعَهَا وَوَضَعَ الْمِيزَانَ ﴾ [الرحمن : ٧] .

وقال تعالى : ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا قَوَّامِينَ لِلَّهِ شُهَدَاءَ بِالْقَسْطُ وَلَا يَجْوِمَنَكُمْ شَنَانُ قَوْمٍ عَلَىٰ أَلاَ تَعْدُلُوا اعْدَلُوا هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقْوَىٰ [المائدة : ٨] ، فَامَر الله المؤمنين بالعدل على الكفار ، وإن كانوا يبغضونهم بغضة أمر الله بها ورسوله . قال تعالى : ﴿وَإِنْ حَكَمْتَ فَاحْكُم بَيْنَهُم بِالْقَسْطِ ﴾ [المائدة : ٤٢] ، وقال : ﴿وَلَا تَعْتَدُوا إِنَّ اللّهَ لا يُحبُّ الْمُعْتَدِينَ ﴾ [البقرة : ١٩٠] .

وقد تكلم أهل البدع معهم في مسألة حدوث العالم والمعاد والصفات والنبوات عما أضافوا إلى دين المسلمين من الأقوال التي ليست في كتاب الله ، ولا في حديث عن رسول الله ، ولا قالها أحد من الصحابة والتابعين لهم بإحسان ، ولا أحد من أثمة المسلمين ، وإنما هي مأخوذة عن أهل الكلام المبتدع المحدث المذموم عند السلف والأثمة ، الذي أصله مأخوذ عن الجهمية والمعتزلة ، فصارت الأصول التي يذكرها أهل البدع وأتباعهم، التي هي يضاف بعضها إلى الله ، ورسوله ودين الإسلام ويتاظر عليها عند من لم يعرف إلا أقوال أهل البدع والمتكلمين والفلاسفة الملحدين ، بل

ومنها ما يُظن بل يُحكى أنها إجماع المسلمين ، وأن من خالفها فقد خرج عن دين الإسلام ، وتكون تلك الأصول من البدع المحدّثة في الإسلام ، المخالفة لقول الله ورسوله ، والصحابة والتابعين بإحسان .

وقد بسطنا في غير هذا الموضع الكلام في خلق الله للسموات والأرض في ستة أيام ، وما جاء به القرآن والحديث الصحيح ، وما قاله الصحابة والتابعون ، وما أخبر به أيضاً في المعاد من انشقاق السماء وانفطارها ، وتسيير الجبال ، وسجر البحار ، وتكوير الشمس والقمر ، وغير ذلك بما فيه استحالة أجزاء هذا المعالم من حال إلى حال ، ليس في شيء من ذلك أن العالم كله بعدم ولا يبقى شيء موجود إلا الله ، كما يقوله من يقوله من أهل الكلام الذين تلقوا ذلك عن الجهمية .

فإن الجهم أصل قوله: أن الله لا يقدر على فعل ما لا يتناهى ، بل جعل لفعله مبدأ ومنتهى، وجعله معطّلاً في الأزل والأبد ، ولهذا قال: إن الجنة والنار يفنيان ويفنى كل شيء . وهذا من بدعه التي أنكرها عليه السلف والأثمة ، وادّعى هو وغيره من المعتزلة وغيرهم أن العالم يعدَم كله ثم يعاد كله بعد عدمه كله ، وهذا مخالف للكتاب والسنة وإجماع السلف ، كما قد بُسط في موضعه .

وكذلك خلق السموات والأرض قد أخبر أنه كان قبل ذلك عرشه على الماء ، وقد بسطنا القول في هذه المواضع ، وبينا ما جاء به السمع ، وهو مطابق للعقل ، من أن الله خالق كل شيء ، وكل ما سواه محدَث مسبوق بالعدم . وذلك غير تعطله مبحانه عن القول والعمل بمشيئته ، فإن هذا ليس هو قول السلف وأثمة السنة ، بل الثابت عنهم خلاف ذلك ، كما قد بسط في موضعه .

ولهذا تكلم الجهمية والقدرية ومن تبعهم في مسألة قدرة الرب بكلام ناقص حداً ، ومن نظر في بحوث الرازي وأمثاله معهم في مسألة القادر رأى عجائب ، ورأى أن الواحد من هؤلاء كأنه يبطن خلاف ما يظهر ، يظهر الانتصار لقوله ، وكلامه يدل على نقيضة ، فإن كان مع ظهور رجحان أحد القولين لا يشعر برجحانه فهذا جهل عظيم .

وأولئك أثبتوا موجبًا بالذات مستلزمًا لمعلوله مجردًا عن الصفات ، وهذا فاسد من وجوه كثيرة قد بينا بعضها . وهؤلاء أثبتوا قادرًا يرجّح أحد المتماثلين بلا مرجّح أصلاً ، وقالوا : القادر من يفعل مع جواز أن لا يفعل ، وهذا إنما هو قول القدرية الذين يقولون : إن العبد يرجّح أحد مقدوريه بلا مرجح ، وهو قول الجهمية والقدرية في فعل الرب ، فأما أهل السنة فعندهم القادر لا يرجح أحد مقدوريه إلا بمرجح ، وهذا من حججهم على القدرية .

يقول أهل السنة: إن الله خصّ المطيعين بما به رجحوا الطاعة على المعصية دون العصاة ، ولولا تفضله عليهم بما به رجحوا لم يطيعوه ، كما قد بسط هذا في موضعه . والقادر إذا كان له إرادة تامة لزم وجود مقدوره ، فهو يوجب بقدرته ومشيئته ما يريده ، وما شاء الله كان وما لم يشأ لم يكن ، وكل ما شاءه الرب فواجب كونه ، وما لم يشأ فيمتنع كونه ، لكن وجوب لوجود مشيئته وامتناع لعدم مشيئته . وإذا فسر القادر المختار بمثل هذا بطلت شبه الفلاسفة النافية للقادر المختار .

وكذلك الجمه بن صفوان ومن اتبعه يزعمون أن القادر المختار يرجّح أحد المتماثلين على الآخر بلا سبب ولا حكمة ، فأنكروا ما في الأجسام من الطبائع ، وما في خلق الله وأمره من الحكمة ، وما في المخلوقات والشرائع من الأسباب .

والأشعري ومن وافقه اتبعوا جهمًا على قوله في القدر ، وإن كانوا يثبتون قدرة وكسبًا ، لكن ما أنبتوه لا حقيقة له في المعنى ، بل قولهم هو قول جهم ، وإن نازعوه في إثبات القدرة والكسب . ولهذا كان قولهم في نفي ما في الشريعة من الحكم والأسباب خلاف إجماع السلف والفقهاء ، فإن من أصولهم أن الله لا يخلق لحكمة ولا يأمر لحكمة ، بل ليس عندهم في القرآن لام تعليل في خلقه وأمره ، وإذا تكلموا معهم في الأمور الطبيعية أحالوا جميع ذلك على مجرد ترجيح القادر بلا سبب ، وأن ما وجد من الاقتران فهو عادة محضة ، لا لارتباط بين هذا وهذا ، ثم قد يضيفون هذا القول إلى السنة .

وهذا القول لم يقله قط أحد من سلف الأمة ولا أثمة المسلمين : لا الأربعة ولا غيرهم . بل المنصوص عنهم وعن غيرهم خلاف هذا القول، وإن كان قد قاله

طوائف من أصحابهم المتأخرين ، متابعة لمن قال ذلك من أهل الكلام المتبعين لجهم .

ولهذا لما تكلموا في العقل لم يجعلوه غريزة ، إذ كان عندهم ليس في الوجود غريزة ولا طبيعة ولا قوة يكون لها أثر أو تكون سببًا في غيرها : لا قدرة ابن آدم ولا غيرها ، فاحتاجوا إلى أن جعلوه نوعًا من العلوم الضرورية ، وأتموا الأمر فيه .

والمنصوص عن أئـمة الدين أن العقل غـريزة ، كمـا ذكر ذلك أحمـد بن حنبل والحارث المحاسبيّ وغيرهما .

وليس هذا موضع بسط هذه المسائل ، وإنما المقسود التنبيه على أن الإنسان ينبغي له أن يعرف دين الإسلام الذي بعث الله به رسوله ، وما كان عليه الصحابة والتابعون وسلف الأمة ، وأن ذلك الأمر لا يمكن أن يخالفه معقول صحيح قط ، بل كل ما خالفه فهو باطل ، وأن المتكلمين الذين تلقوا أصل كلامهم عن الجهمية والقدرية ونحوهم في كلامهم باطل كثير أدخلوه في دين الإسلام ، وليس من دين الإسلام ، وليس من دين الإسلام ، وليس من دين الإسلام ، ولم يكن أحد منهم عن يُجزم بسعادته في الأولين والأخرين ، إلا من المؤمنين المسلمين ، كما دل القرآن على ذلك في غير موضع .

## فصــل

وليس في كتب المشّائين دعوة إلى عبادة الله ومحبته اصلاً، بل غايتهم انهم يقولون: «الفلسفة التشبه بالإله على قدر الطاقة». ولفظ إله في كلامهم يعني هذا المعنى.

## كلام ابي البركات في « المعتبر » :

كما قال أبو البركات في « المعتبر » الفصل الثاني في العلم الإلهي والإلهيات :

« يظهر من المتداول في كلام القدماء أن المراد بلفظ إله هي معنى إضافي بالقياس إلى من هو إله له ، وهو الذي يقتديه نفس الشيء الذي هو له إله في فعلها، وتحرك الجسد الذي هي فيه على شاكلة إرادته بحسب مشيئته ، وتحريكه ، فكان المتعلم يسمى معلمه الذي يقتدى به إلها وربًا ، ويظهر منه أيضا أن الإله هو الفاعل الذي لا يُرى، وله على البشر سلطان وقدرة ، وليس لهم عليه » .

قال: « فالنفوس على مذاهبهم فعّالة لا تُرى ، ولها سلطان على البشر ، لكن لهم عليها أيضًا سلطان ، فإن النفوس البشرية يؤذي بعضها بعضًا، يتسلط بعضها على بعض ، وكانوا يشيرون بذلك إلى الملائكة الروحانية ، وقد سبق لذلك ذكر في كتاب النفس ، ونستوفي هاهنا النظر فيه . فعلم الإلهيات هو الذي تُعرف فيه صفات الإله مطلقًا ، ثم صفات إله الآلهة ورب الأرباب » هذا لفظه .

قلت: قبوله: « هو الذي يقتبديه نفس الشيء الذي هبو إله في فعلها » أي يقتديه نفس المتأله في فعلها .

وقوله: « وتحرك الجسد الذي هي فيه على شاكلة إرادته بحسب مشيئته وتحريكه ، فكان المتعلم يسمّى معلّمه الذي يقتدي به إلها ورباً » يبين أنه يفعل للتشبه به ، فتجد له النفس جسدها على ما يشاكل إرادة المألوه ويشابهها بحسب مشيئة المألوه وتحريكه ، فقد بيّن أن المتأله يفعل كما يفعل مألوهه ويأمره مألوهه ، فيريد ويحرّك جسده بحسب مشيئة المألوه وتحريكه ، ثم مثّل ذلك بالمتعلم مع المعلّم الذي يقتدي به ويأتمر بأمره للتشبه به ، وأنه عندهم إلهه وربه ، وذلك بمنزلة التلميذ مع أستاذه ، وغايته أن يكون بمنزلة الأمة مع نبيها : تقتدى به وتطيع أمره .

وهذا الذي حكاه عنهم مطابق لما حكاه سائر الناس عنهم: أن الفلسفة عندهم هي التشبه بالإله على قدر الطاقة ، وذكر لله معنى آخر : وهو الفاعل الذي لا يُرى، وله سلطان ، وجعل الملائكة هي الألهة بهذا التفسير، وبين أن العلم الإلهي يتكلمون فيه على جنس الآلهة ، ثم على صفات الإله الأكبر ، الذي هو إله الآلهة . فالإلهية عند القوم أمر مشترك بين الله وبين الملائكة، وبين المُعلّمين ومن نقتدي به ، لكن الوجود الله أفضل وأكمل ، كما أن الوجود مشترك بين الموجودات ، لكن الوجود الواجب أكمل .

وهذا الشرك شر من شرك مشركي العرب، فإن أولئك وإن أشركوا بالوسائط، وقالوا: هم شفعاؤنا عند الله، وقالوا: إنما نعبدهم ليقربونا إلى الله زلفى - فلم يكن التأله عندهم بمعنى التشبه والاقتداء، بل بمعنى العبادة والذل والمحبة. وهؤلاء - مع عظيم شركهم بالله بمخلوقاته - جعلوا التأله لنا هو التشبه بالإله، لا أنه يُحب

ويُعبد ويُدعى ويُسأل . ولهـذا لم تكن الآلهة مختصة بالله عندهم ، لأن التـشبه مبناه على أن الأدنى يتشبه بالذي فوقه ، حـتى ينتهي إلى الأدنى يتشبه بالذي فوقه يـتشبه بمن فوقه ، حـتى ينتهي إلى الغاية ، ولهذا سموه إله الآلهة.

ولهذا يقولون : إن كل فَلَك يتحرك للتشبّه بعقله ، ففلك القمر يتحرك للتشبّه بالعقل العاشر ، والفلك التاسع يتحرك للتشبه بالعقل الثامن .

وبهذا الطريق أثبت أرسطو وأتباعه وجوده، وقالوا: إن الفلك يتحرك للتشبه به، وشبهوه بتحريك المعشوق ، والفلك عندهم إنما يحب التشبه بالله ، وهو كتحريك الإمام للمصلين ، والمتبوع للتابعين فلم يشبتوا بهذا أن الله ربّ العالمين خلقه وأنشأه ، ولا أنه إله العالم الذي يحبه العبد ويرجوه ويخشاه .

لكن اسم الإله لما كان موجودًا في القرآن ، وذكره المعرّبون لكتب أولئك ، وبيّنوا معناه في لغة أولئك، صار بسبب الاشتراك في اللغتين في إطلاقه تلبيس على من لم يعرف مراد القرآن العزيز باسم الإله ومراد القوم باسم الإله ، وبين المرادين بون عظيم .

ثم كما كان مقصود القوم التشبّه به، فهم في الحقيقة لا يعبدونه ولا يستعينونه ، فهم خارجون عن دين المرسلين ، القائلين : إياك نعبد ، وإياك نستعين ، فإن التشبّه بغيره مقصوده أن يكون مثله بحسب قدرته فلو قدر أن يكون مثله من كل وجه لفعل ذلك ، لكن يفعل ما يقدر عليه ، وليس مراده محبة نفس ذلك المتشبّه به ، ولا الذل له ، بل مماثلته ، كما يقوم التلميذ مقام أستاذه ، والابن مقام أبيه .

وهذا لا يستلزم حب المتشبّه ولا بغضه ، بل كثيرًا ما يكون مع البغض والحسد والمنافسة ، كما قد يكون مع عدم ذلك ، والغالب أنه مع وجمود الاثنين لابد من المنافسة والمنادّة، وهذا هو الندّ ، والكمال عند القوم أن يجعل أحدهم نفسه لله ندًّا.

ثم من العجب أن القوم يدّعون التوحيد ، ويبالغون في نفي التشبيه ، حتى نفوا الصفات ، وشنّعوا على أهل الكتاب لما جاء من الصفات في التوراة وغيرها ، وهم يدّعون أن وانكروا قوله في التوراة : « إنا سنخلق بشرًا على صورتنا يشبهنا » ، وهم يدّعون أن

أحدهم يجعل نفسه شبيها لله، فإن كان هذا اللفظ يحتمل معنى صحيحًا عندهم، لإمكان المشابهة من وجه دون وجه، فالله أقدر على أن يفعل ذلك من الواحد منهم، وإن كان هذا ممتنعًا مطلقًا، فما بالهم زعموا أنهم يتشبّهون بالله تعالى ، مع أن التشبيه الذي أثبتوه شرك صريح في الإلهية التي هي مختصة بالله ؟!

ودعوى القدرة على جعل الندّ لله بقدرة الواحد منا واختياره ، ومن أثبت الإلهية لغير الله ، من الملائكة والأنبياء ، كان مشركًا أعظم ، فكيف من أثبتها لآحاد الناس ، وأمر الخلق أن يصيروا آلهة متشبهين بالله ؟!

وقد قــال تعالى : ﴿ مَا كَانَ لِبَشَرِ أَن يُؤْتِيهُ اللّهُ الْكَتَابَ وَالْحُكْمَ وَالنَّبُوَّةَ ثُمَّ يَقُولَ لِنَاسٍ كُونُوا عِبَادًا لِي مِن دُونِ اللّهِ وَلَكِن كُونُوا رَبَّانِيْنَ بِمَا كُنتُمْ تُعَلّمُونَ الْكَتَابَ وَبِمَا كُنتُمْ تَدُرُسُونَ ﴿ كُونُوا عَبَادًا لِي مِن دُونِ اللّهِ وَلَكَن كُونُوا رَبّانِيْنَ بِمَا كُنتُمْ تَدُرُسُونَ ﴿ كُمْ بِالْكُفْرِ بَعْدَ إِذْ أَنتُم مُسْلَمُونَ ﴾ وَلا يَأْمُرُكُم بِالْكُفْرِ بَعْدَ إِذْ أَنتُم مُسْلَمُونَ ﴾ [آل عمران : ٧٩ ، ٨٠] .

ولهذا ضل من سلك سبيل هؤلاء، فصار مقصودهم هو التشبّه بالله، واحتجّوا بما يروون : تخلّقوا بأخلاق الله .

وصنّف أبو حامد « شرح أسماء الله الحسنى » وضمّنه التشبّه بالله في كل اسم من أسمائه ، وسمّاه التخلّق ، حتى في اسمه: الجسبّار والمتكبر والإله ، ونحو ذلك من الأسماء التي ثبت بالنصّ والإجماع أنها مختصة بالله ، وأنه ليس للعباد فيسها نصيب . كقول النبي عَلَيْ في الحديث الصحيح ، الذي رواه مسلم وغيره : « يقول الله تعالى : العظمة إزاري ، والكبرياء ردائي ، فمن نازعني واحداً منهما عذّبته »(۱)

وسلك هذا المسلك ابن عسربيّ وابن سبعين وغسيرهما من مسلاحدة الصوفسية ، وصار ذلك – مع ما ضموا إليه من البدع والإلحاد – موقعًا لهم في الحلول والاتحاد .

وقد انكر المازري وغيـره على أبي حـامد مـا ذكره فـي التخلّق ، وبالغـوا في النفى، حتى قالوا : ليس لله اسم يتخلّق به العبد .

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في البر والصلة (۲۰۲۳/٤) ح(۲۹۲/ ۲۰۲۲) ، وأبو داود في اللباس (۵۸/٤) ح(٤٠٩٠) ، وابن ماجه في الزهد (۲/ ۱۳۹۷) ح(٤١٧٤) ، والإمام أحمد في مسنده (۲۲۲/۲۳) ح(٧٤٠٠) .

ولهذا عدل أبو الحكم بن برجان عن هذا اللفظ إلى لفظ التعبّد . ولبسط الكلام على ذلك موضع آخر ، فإن من أسمائه وصفاته ما يُحمد العبد على الاتصاف به : كالعلم ، والرحمة ، والحكمة ، وغير ذلك ، ومنها ما يذم العبد على الاتصاف به كالإلهية ، والتجبر ، والتكبر . وللعبد من الصفات التي يُحمد عليها ويُؤمر بها ما يمنع اتصاف الربّ به : كالعبودية والافتقار والحاجة والذل والسؤال ونحو ذلك ، وهو في كل ذلك كماله في عبادته لله وحده ، وغاية كماله أن يكون الله هو معبوده ، فلا يكون شيء أحب إليه من الله ، ولا شيء أعظم عنده من الله ، ويكون هو إلهه الذي يعبده ، وربّه الذي يسأله ، فيتحقق بقوله : ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ .

ومتصوفة الفلاسفة تسلك مسلك ابن سينا في « مقامات العارفين » الذي ذكره في آخر « الإشارات » . وقد بُسط الكلام على ذلك في غير هذا الموضع وبُين أن ذلك – مع مدح الرازي له – غايته فناء ناقص ، مع نقص توحيد الربوبية والإثبات .

وأما الفناء الذي جاءت به الرسل، ونزلت به الكتب، فهو أن يفنى بعبادة الله عن عبادة ما سواه، ومحبته عن محبة ما سواه، وبخشيته عن خشية ما سواه، وبرجائه عن رجاء ما سواه، وبطاعته عن طاعة ما سواه، فيتحقق بحقيقة قول: لا إله إلا الله.

وقد ثبت في الصحيح عن عثمان عن النبي علم أنه قال : « من مات وهو يعلم أن لا إله إلا الله دخل الجنة ، (١) .

وفي السنن عن معاذ ، عن النبي عليه الله قال : « من كان آخر كلامه لا إله إلا الله دخل الجنة »(٢) .

وهذا التوحيد يتضمن إثبات صفات الكمال لله ، ونفي النقص ، ونفي مماثلته لشيء من الأشياء ، وإثبات خصائصه بالمحبة والعبادة والتعظيم ونحو ذلك .

وإنما يتفاوت أهل العلم والإيمان بحسب تفاوتهم في تحقيق هذا التوحيد ، كما قد بسط في موضعه ، والله أعلم .

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في الإيمان (١/٥٥) ح(٢٦/٤٣) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في الجنائز (٣/ ١٨٧) ح(٣١١٦) .

## تمت القاعدة

من كلام شيخ الإسلام ، مفتي الأنام تقي الدين ، أبي العباس أحمد بن تيمية الحنبلي مؤلف كتاب « الفرقان بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان » .

and the production of the first of the second of the secon

## فهرس الموضوعات

| عبفحه     | الع                                   | الموه                                          |
|-----------|---------------------------------------|------------------------------------------------|
| ٣         |                                       | ترجمة المؤلف                                   |
| ٥         |                                       | وصف المخطوط                                    |
| ٧         |                                       | صـــور المخطوط                                 |
| 11        |                                       | نص السيؤال                                     |
| 11        |                                       | الجواب                                         |
| ۱۳        | د المتفلسة                            | خصائص النبوة الشلاث عن                         |
| 17        |                                       | الدور نوعان : الدور القلي                      |
| 17        |                                       | الدور المعيّ الاقــترانيّ                      |
| ۲.        |                                       | لزوم بطلان قولهم من وجو                        |
| 77        |                                       | اعتراض الأرموي على الراز                       |
| 79        |                                       | اختيار كثير من أهل الكلام                      |
| ٤٠        | لمتنعلمتنع                            |                                                |
| ٤٢        | ا والـسهـرورديّ وغيـرهم               |                                                |
| 27        |                                       | الرد عليهم من وجوه                             |
| ٤٢        |                                       | الأولالأول                                     |
| ٤٣'       |                                       | الثانى                                         |
| 10        |                                       | القائلون بالحدوث لهم قولان                     |
| <b>{0</b> |                                       | كلام الرازي فــي خاتمة كتــاب                  |
|           |                                       | التعليق عليه                                   |
| <b>EV</b> | ذاته دوام التأثير في شيء معي <i>ن</i> |                                                |
| <b>{Y</b> | دانه دوام النائير في سيء معين         | <b>حون الفي</b> نسوف ينزم من دوام<br>الدد عليه |
| • • • •   |                                       |                                                |

| 104 | الرد على أقوال الصوفيــة القائلين بوحدة الوجود      |
|-----|-----------------------------------------------------|
| ١٥٨ | الحسادهم في أصسول الإيمان الشلاثة                   |
| 109 | الرد على تفضيلهم خاتم الأولياء على خاتم الرسل       |
| ۸۶۱ | اصل قول القــائلين بوحدة الوجود هو قول البــاطنية   |
| 179 | لناس في تعلق العالم بالله سبحانه على أربعة أقوال    |
| 179 | لاول : قسول جسمهسور الأمسة                          |
| 179 | لثاني: قول أكثر متكلمي الجهمية                      |
| 179 | لثالث : قــول أصحاب الوحــدة والحلول والاتحاد       |
| ١٧٠ | <b>لرابع</b> : قول من يجمعون بين الحلول والمباينة   |
| ١٧٠ | لكلام على إلحـــاد ابن عــربيّ                      |
| 177 | خ <b>كر ثلاث</b> عقائد في أول الفتوحات              |
| 177 | صحاب الوحدة لا يفرقون بين المسلم والنصراني واليهودي |
| ۱۷۳ | تصال أصحاب الوحدة بالكفار                           |
| 140 | <b>طريقة الم</b> تكلمين في إثبات الصانع             |
| ۱۷٦ | م السلف لهـــذه الطريقـــة                          |
| 177 | قد الفلاسفة لها                                     |
| ۱۷۸ | قمد أهل السنة والفلاسفة لطريقة المتكلمين            |
| ۱۷۸ | طريقة مــلاحدة الفلاســفة وأهل الوحدة أضـعف من وجوه |
| ۱۸۲ | لكلام على ابن عـربي وابن سبـعين                     |
| ١٨٥ | لكلام على التأويل                                   |
| 19. | لرد على أهل الإحاطة                                 |
| 19. | لر <b>د على</b> ابن سيـنا في قوله                   |
| 194 | سود لمناقشة أهل الإحاطة                             |
| 197 | ئلام السـجسـتاني في كتـابه «الافتـخار»              |
|     | وضيح المصنف للشبه والرد عليها                       |
| ۲.٧ | <b>عود إلى</b> الكلام إلى ابن سـينا وطريقته         |
| 710 | رد على قول أبي الهذيل العلاف                        |
| 710 | <b>ده على</b> من طبق هذا على المستقـبل دون الماضي   |